KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin
Vol. 15, No. 1 (Fabruari 2025) | ISSN:2252-5890; E-ISSN:2257-6664 | 221-234
DOI: https://doi.org/10.36781/kaca.v15i1.1160

HERMENEUTIKA FIQH: GAGASAN EPISTEMOLOGI PESANTREN

Shava Oliviatie
Institut Al Fithrah Surabaya
Email: shavaoliviatie88(@gmail.com
Chafid Wahyudi
Institut Al Fithrah Surabaya
Email: hafiz_why@yahoo.co.id

Abstrak: Tulisan ini mengkaji hermeneutika figh sebagai paradigma epistemologis
pesantren dalam menjembatani dialektika antara tradisi keilmuan Islam klasik dan
tantangan modernitas. Pesantren sebagai lembaga fafagqub fi al-din memiliki kekayaan
tradisi keilmuan yang berakar pada teks-teks turats, namun seringkali terjebak dalam
formalisme normatif yang menjauh dari dimensi sosial dan moral hukum Islam.
Melalui pendekatan hermeneutik, figh ditempatkan bukan sekadar sebagai sistem
hukum yang mengatur halal dan haram, tetapi sebagai instrumen epistemik yang
dinamis dan terbuka terhadap perubahan historis. Artikel ini menelaah integrasi
hermeneutika filosofis (Gadamer), sosial (Asad), dan moral (Abou El-Fadl) ke dalam
praksis keilmuan pesantren untuk membangun sistem pengetahuan yang
kontekstual, kritis, dan humanistik. Pendekatan ini mendorong transformasi
pesantren dari lembaga reproduksi teks menuju pusat produksi pengetahuan
integratif-interkonektif yang memadukan wahyu, rasio, dan realitas sosial. Dengan
demikian, hermeneutika figh berfungsi sebagai jantung pembaruan epistemologi
pesantren yang meneguhkan peran figh sebagai etika sosial dan sumber keadilan
dalam masyarakat modern.

Kata kunci: hermeneutika figh, epistemologi pesantren, integrasi-interkoneksi,
tafaqquh fi al-din, modernitas Islam.

Abstract: This article examines bermenentics of figh as an epistemological paradigm of
Islamic boarding schools (pesantren) in bridging the dialectics between classical
Islamic scholarship and the challenges of modernity. As institutions of zafagqub fi al-
din, pesantren possess a rich intellectual heritage rooted in the #urath (classical texts),
yet they often remain confined within normative formalism detached from the
moral and social dimensions of Islamic law. Through a hermeneutical approach, figh
is reinterpreted not merely as a legal system of the lawful and unlawful but as an
epistemic instrument open to historical and social transformation. This study
integrates philosophical hermeneutics (Gadamer), social hermeneutics (Asad), and
moral hermeneutics (Abou El-Fadl) into pesantren scholarship to construct a
contextual, critical, and humanistic framework of knowledge. Such an approach
transforms pesantren from a site of textual reproduction into a center of integrative-

Copytight (c) 2025 The Authors.

KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0

International License.


https://doi.org/10.36781/kaca.v15i1.1160
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Hermeneutika Figh: Gagasan Epistemologi Pesantren

interconnective intellectual production that harmonizes revelation, reason, and
social reality. Consequently, hermenentics of figh functions as the core of
epistemological renewal in pesantren, reaffirming figh as an ethical and moral
foundation for social justice in contemporary Muslim society.
Keywords: hermeneutics of figh, pesantren epistemology, integrative-
interconnective paradigm, fafagqub fi al-din, Islamic modernity

Pendahuluan

Pesantren adalah kampung peradaban, demikian tutur Djohan Effendi.' Hal
itu dapat dikatakan karena keberadaan pesantren merupakan rahim dalam
memproduksi manusia yang beradab. Sebagai kampung peradaban, tidaklah
dipungkiri bahwa guratan jejak langkah pesantren telah berdialektika menembus
ruang dan waktu di dalam putaran zaman sebagai ikon pendidikan Islam Indonesia
yang khas menjulang seperti zamrud katulistiwa. Di samping itu, menyebut
pesantren sebagai pendidikan Islam akan terbawa dalam imajinasi lorong cerita
tentang pergulatan panjang dan berkelok. Wajah pendidikan pesantren begitu plural,
begitu juga penafsirannya. Baik dari tafsir yang datang dari “orang luar” maupun
“orang dalam”. Pujian dan cibiran sentimental datang silih berganti. Kritisme dan
apologisme datang beriringan. Skeptisme dan optimisme bergantian membalut masa
depannya. Namun, kalangan akademisi mengakui, sejarah pendidikan Indonesia
penuh dengan guratan jejak langkahnya yang kadang kontroversial, mengejutkan,
mencemaskan, juga nelangsa. Pendek kata, pesantren merupakan salah satu
candradimuka pendidikan yang ikut mewarnai formasi pendidikan Islam Indonesia.

Sebagai pendidikan Islam, tidak dipungkiri indegenousitas pesantren kontras
dengan praktek pendidikan pada intitusi pendidikan lainnya, dinamika sekaligus
problematika yang muncul menampilkan watak yang khas dan unik. Salah satu
keunikan dari pola pendidikan pesantren adalah menganut sistem tradisional.”* Hanya
saja watak tradisional yang zberent di tubuh pesantren seringkali masih
disalahpahami, dan ditempatkan bukan pada proporsinya yang tepat.
Tradisionalisme yang melekat dan terbangun lama di kalangan pesantren, sejak awal
minimal ditampilkan dalam tiga wajah yang berbeda. Pertama, tradisionalisme
pesantren di satu sisi melekat pada aras keagamaan (baca: Islam) yang berbaur
dengan sistem adat dan kebiasaan lokal, sehingga melahirkan watak ke-Islaman yang
khas Indonesia.” Kedna, tradisional dalam arti mempertahankan khazanah materi-

! Djohan Effendi, “Pesantren dan Kampung peradaban: Sebuah Pengantara”, dalam Hasbi Indra,
Pesantren dan Tranformasi Sosial: Studi atas Pemikiran KH. Abdullah Syafi’l dalam bidang pendidikan Isiam,
(Jakarta: Penamadani, 2003), xvvii.

2 Secara etimologis, kata “tradisional” berasal dari kata dasar “tradisi” yang berarti tatanan, budaya,
atau adat yang hidup dalam sebuah komunitas masyarakat. Dengan kata lain tradisional adalah
konsensus bersama untuk ditaati serta dijunjung tinggi oleh sebuah komunitas masyarakat setempat.
Kata tradisional juga menunjuk pada hal-hal yang bersifat warisan kebudayaan. Lihat Amin Haedari,
dkk., Masa Depan Pesantren: dalam Tantangan Modernitas dan Tantangan Kompleksitas Global, (Jakarta: IRD
Press, 2004), 13.

3 Martin van Bruinessen, Kitab Kuning: Pesantren dan Tarekat, (Bandung: Mizan, 1997), 140.

222 KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin



Shava Oliviatie, et.al

materi klasik. Kefjga, tradisional dalam pengertian yang bisa dilihat dari sisi
metodologi pengajaran yang diterapkan dunia pesantren.

Tradisional dalam pengertian yang kedua dan terakhir inilah yang kerapkali
menghadirkan problem dalam praktek pendidikan di pesantren manakala vis a vis
dengan perubahan, kemajuan, revolusi, dan pertumbuhan yang merupakan istilah-
istilah kunci akan kesadaran modernitas. Di sinilah perlunya dilakukan penyelarasan
tradisi dan modernitas di tengah dunia pesantren. Dalam hal ini, diperlukan adanya
keterbukaan untuk mensinergikan tradisional pesantrean dengan masa sekarang,
terutama mengenai metodologi pengajarannya, perlu mana keterbukaan ini tidak
harus meninggalkan praktek pengajaran lama (tradisional), karena memang di sinilah
karakter khas dan indegenousitas pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam di
Indonesia.

Pesantren sendiri sebagai lembaga zafagqub fi al-din, sejatinya menempatkan
hukum Islam (figh) bukan sekadar sistem normatif yang mengatur halal-haram, tetapi
juga sistem pengetahuan yang membangun tatanan sosial dan moral masyarakat.
Artinya, figh di pesantren merupakan bagian integral dari pembentukan budaya
hukum Islam yang hidup (figh al-hayah) dan menjadi fondasi bagi seluruh dialektika
keilmuan yang berlangsung di dalamnya. Figh menjadi jantung epistemologis
pesantren, di mana teks klasik (##rats) dibaca bukan semata untuk menghatal hukum,
tetapi untuk memahami 7agasid (tujuan) hukum yang sesuai dengan realitas sosial.

Berangkat dari problem tersebut, tulisan ini akan mencoba memberikan
pengkayaan perspektif melalui paradigma hermeneutika figh sebagai perangkat baca
keilmuan dalam membangun epistemologi pesantren yang pada gilirannya
memperkuat zaffagub fi al-din. Bukan tanpa alasan, jika kemudian tradisi keilmuan
pesantren mesti “berjumpa” dengan hermeneutika, khususnya berbasis integrasi-
interkoneksi, sebab bagaimanapun kekayaan tradisi keilmuan pesantren yang banyak
berkutat pada kekayaan klasik perlu ada upaya “jembatan” menuju ke masa sekarang
yang berada di dalam kontrol modernitas. “Jembatan” yang dimaksud, seperti “truk”
yang mengangkut tumpukan khazanah bahan-bahan klasik dan dihadirkan diruang
modernitas sebagai bahan pencerahan bagi kelangsungan peradaban manusia di
masa sekarang melalui pembacaan yang dinamis dan terbuka di mana khazanah
klasik, meminjam istilah Umberto Eco ditempatkan sebagai “karya yang terus
berubah (work in movement)”--, yakni karya yang membiarkan dirinya terbuka bagi
strategi penafsiran.’

Dengan begitu, masalah-masalah agama dan sosial yang dihadapi dunia
pesantren jika Muhammed Arkoun mengklaim, masih terdapat sesuatu “yang tak
dipikitkan” (/impensé/ unthought) dan “yang tak terpikirkan” (/impensable/ unthinkable)®

4Ibid., 212.

5 Menurut Arkoun, ada persoalan-persoalan tertentu dalam kultur Islam yang masih “tak terpikirkan”
dan persoalan-persoalan lainnya “tak terpikir”. Dengan kata lain, ada sikap mental tertentu yang
mencegah umat Islam untuk menggunakan pemikiran atau menggali ide-ide tertentu. Untuk
pemahaman yang lebih komprehensif, lihat Mohammed Arkoun, Nalar Islami dan Nalar Modern:
Berbagai Tantangan dan Jalan Barn, terj. Rahayu S. Hidayat (Jakarta: INIS, 1994).

Volume 15, Nomor 1 (Februati 2025) 223



Hermeneutika Figh: Gagasan Epistemologi Pesantren

maupun Khalid Abou El Fadl yang menginginkan perumusan kembali dalam
khazanah pemikiran Islam, yaitu “sesutau yang telah tetlupakan™ akan berubah
menjadi wilayah “yang terpikirkan (#hinkable)” dan “sesuatu yang tidak terlupakan”
oleh dunia keilmuan di pesantren.

Pesantren Antara Tradisi dan Masa Sekarang

Dalam salah satu karyanya ‘Abid al-Jabiri mengatakan, “kita tidak memiliki
pilihan terhadap modernitas karena ia muncul dipaksakan dari luar sebagaimana kita
juga tidak memiliki pilihan atas tradisi.””” Tradisi adalah bagian masa lalu yang turut
terbawa hingga kini sehingga bercokol bersama-sama dengan yang modern. Masih
menurutnya, persoalannya bukan memilih tetapi persoalan keterbelahan atau
ambivalesi di mana dalam satu waktu timbul rasa senang sekaligus benci terhadap
suatu objek tertentu.® Barat modern di satu sisi dipandang sebagai musuh yang harus
dilawan karena adanya watak represif dan imperialis terhadap Islam, sementara di
sisi lain dipandang sebagai model yang patut dicontoh dengan kemajuan-kemajuan
yang dimiliki. Demikian pula pensikapan terhadap tradisi. Tradisi dipandang sebagai
tempat bersandar untuk menegaskan identitas serta otentisitasnya dan pada saat yang
sama nampak sebagai lorong panjang yang penuh stagnasi dan kemunduran.’

Diskursus tradisi dan modernitas tersebut secara otomatis menyeret
pesantren ke dalamnya. Pesantren mau tidak mau dihadapkan pada dilema antara
tradisinya sebagai identitas sekaligus otentisitasnya disatu sisi dan modernitas dengan
kemajuannya di sisi yang lain. Sebagaimana telah disinggung, bahwa diskursus
modernitas dengan wataknya yang imperialis, pada dasarnya membawa problem
tersendiri ketika dihadapkan pada pesantren dengan tradisi keilmuannya. Sebab
bagaimanapun modernitas yang demikian itu didasarkan pada posisinya yang secara
radikal asing bagi pandangan dunia (world view) pesantren. Bahkan, modernitas
kerapkali menuntut pembaharuan baik secara eksplisit maupun implisit dengan
standar Barat modern. Dengan begitu, ada sebuah ideal abstrak yang mengharuskan

Menurut Khalid M. Aboe El Fadl pada abad pra-modern diskusi mengenai persoalan, otoritas
mujtahid, keberwenangan sumber dan wakil-wakilnya, dan resiko despotisme intelektual (a/-istibdad bi
al-ra’y) telah menjadi perdebatan yang sengit tetapi kini mulai terlupakan. Khaled M. Abou El Fad],
Atas Nama Tuban: Dari Fikib Otoriter ke Fikih Otoritatif, terj. R. Cecep Lukman Yasin (Jakarta: PT.
Serambi Ilmu Semesta, 2004), 142.

7 M. Abid al-Jabiri, A~LKhitab al-‘Arabi al-Mu’asir, (Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-‘Arabiyah,
1992), 22-23.

8 Sikap ambivelen selain menyebabkan keterbelahan struktural baik pada tingkat kesadaran maupun
praksis juga berpengaruh terhadap model wacana kebangkitan yang di kembangkan. Abivelensi
menjadikan wacana pemikiran Islam dipenuhi sifat rigit, pasivitas dan efektif dalam arti terjadi proses
eliminasi dan pembatasan sekaligus aksentuasi dan penonjolan.Kaum modernis yang
mengembangkan wacana kebangkitan dengan mengadopsi nilai-nilai dan pemikiran Barat modern
membungkam aspek imperialis Barat. Sedang kaum tradisionalis atau salafi yang menyerukan agar
berpegang teguh pada tradisi dan membungkam aspek kemunduran yang dialami tradisi Islam. Ibid.
9 Ibid.

224 KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin



Shava Oliviatie, et.al

eliminasi terhadap bangunan tradisi atau tatanan lama yang menjadi karakter khas
dan indegenousitas pesantren.

Di sisi lain, ikhtisar tentang tradisi mengilustrasikan setidaknya dua
karakteristik  yang berbeda. Karakteristtk yang pertama menginginkan
keterhubungan atau koneksititas dengan masa lalu yang menghasilkan sikap hormat
yang berlebih terhadap masa lalu seperti mirip dengan palingenisis, sebuah gagasan
bahwa seseorang itu dapat mereproduksi keistimewaan-keistimewaan organisme
secara turun-temurun tanpa modifikasi (perubahan). Adapun karakteristik yang lain
mirip dengan ontogenesis biologis yang menginginkan sebuah proses yang
memetakan perkembangan sebuah organisme dari tahap emberio hingga tahap
dewasa. Dengan kata lain, tradisi harus rela dirangkul oleh modifikasi dengan
harapan konteks yang menyertainya memberi arti terhadap tradisi.

Bagaimana dengan keilmuan pesantren yang sendari awal kaya dengan agen-
agen tradisi? Tentu saja, pergumulan keilmuan pesantren yang sebatas mengidealkan
“tradisi” tanpa mampu berdialog dengan perjalanan ruang dan waktu, dengan kata
lain epistemologi yang dibangun berdasar kompas perkembangan yang diarahkan
pada masa silam tanpa memberi ruang pada modernitas, maka pandangan yang
demikian itu di mata Khalid Abou Fadl menjadikan tradisi keilmuan Islam mendera
keterasingan di dunia modern dan ini sekaligus hanya menghasilkan sikap
despotisme ganas. Dengan kata lain, rasa keterasingan ini memunculkan sikap anti
modernitas."’ Di sisi lain, dengan menempatkan standar kompas melalui upaya
pembanyangan tentang tradisi sebagai sesuatu yang ideal, statis, sempurna dan tak
tergoyahkan, yang mana hal itu mensiratkan bahwa seseorang dapat memproduksi
keistimewaan-keistimewaannya secara turun-temurun tanpa memodifikasi
(perubahan), harus diakui cara yang demikian adalah sebuah proses cara me-
mumifikasi tradisi. Lebih jauh, terdapat bangunan asumsi bahwa prestasi-prestasi
dari kemegahan masa lalu selalu lebih hebat dari semua kemungkinan apapun di
masa depan. Dengan cara itu, tradisi dinaikkan derajatnya menjadi mitologi, bahkan
seseorang yang menguasai tradisi dimuliakan tanpa menjadi objek penelitian sejarah.

Menyikapi hal tersebut, maka pemaknaan tentang “tradisi” bagi keilmuan
pesantren, meminjam T.S. Eliot, tradisi “bukan hanya tentang ke-masa-lalu-an dari
masa lalu” tapi “tentang kehadirannya”.!" Tegasnya, gagasan tentang tradisi
mengimplikasikan lebih dari sebuah kesadaran tentang keabadian. Masih dalam
tuturan Eliot, “bukan tentang apa yang telah mati, tapi tentang apa yang sudah
pernah hidup”.”” Posisi yang demikian menempatkan pesantren harus menjadi
sangat sadar tentang posisinya terhadap waktu, sadar tentang posisi sekarang dan
masa seckarang sebagai masa lalu. Bagaimanapun masa lalu tidak pernah berupa
sebuah kisah yang telah selasai untuk diceritakan. Ia dipahami sebagai sebuah proses

10 Khaled M. Abou El-Fadl, Selamatkan Islam dari Muslin Puritan, terj. Helmi Mustofa (Jakarta: Serambi
Ilmu Semesta, 2006), 197-209.

11 Ebrahim Moosa, Ghazali & Seni Imajinasi Sufistik, ter. Abdul Kadir Riyadi (Surabaya: Imtiyaz, tt),
75.

12 Ibid.

Volume 15, Nomor 1 (Februati 2025) 225



Hermeneutika Figh: Gagasan Epistemologi Pesantren

yang terkait dengan era narasi dari setiap sejarawan atau penafsir. Oleh karenanya,
seseorang tidak dapat memahami tentang maksud sesuatu di masa lalu kecuali
mereka menyadari tentang apa jenis pemahaman dari sesuatu itu, peristiwa, atau
peristiwa yang terjadi di era mereka sendiri. Hal demikian itulah yang sayogjanya
perlu menjadi perhatian dunia keilmuan pesantren, yakni tentang bagaimana
pemahaman metodologinya untuk menyibak lapisan-lapisan dan kerak-kerak yang
menempel di tradisi sebagai rantai transmisi yang berkesinambungan untuk
menggapai pengetahuan agama dengan harapan tradisi itu sendiri tidak ter-
mumifikasi-kan. Atas alasan inilah Abdurahman Wahid (Gus Dur) pernah
beranggapan, bahwa keilmuan tradisi yang terabstraksikan dalam kitab-kitab klasik
tidak lebih dari sekedar pemikiran para mujtahid untuk menjawab persoalan yang
dihadapi oleh komunitas tertentu dan lingkungan tertentu pula. Sehingga ia tidak
mesti cocok untuk menjawab persoalan masa kini yang dihadapi umat Islam di
Indonesia. Untuk itu petlu dengan meminjam perangkat metodologi yang ada."

Mendapati hal demikian, pada tahun 1987, para ulama yang memimpin
pesantren menyelenggarakan Musyawarah di Cilacap di bawah kepemimpinan KH.
Ahmad Siddiq mengarahkan kepada para ulama pimpinan pesantren untuk berupaya
menggiatkan “Zzjdid’, yaitu suatu gerakan yang bermaksud melakukan pembaharuan
dan penyegaran dalam pemikiran keagamaan dengan harapan keilmuan pesantren
bangkit kembali sebagai kekuatan pendidikan di Indonesia yang pada gilirannya
dapat membangun peradaban Indonesia yang modern."

Sampai disini dapat dipahami bahwa diskursus tradisi dan modernitas bagi
dunia keilmuan pesantren tidak harus membuang salah satunya, sebaliknya antara
tradisi dan modernitas mesti berjalan berkelindan sebagaimana terurai dari
pandangan Fazlur Rahman yang menangkap antara tradisi dan modernitas sebagai
bagian tak terpisahkan, di mana keduanya mesti dikaji secara kritis dan obyektif"
dengan memilah-milah mana yang bermanfaat bagi tradisi keilmuan pesantren.
Dengan begitu upaya mengenalkan sekaligus menghadirkan keilmuan-keilmuan
modern menjadi sebuah keniscayaan di dalam wujudnya sebagai “patner” bagi
keilmuan pesantren.

Dialektika Pesantren dan Dunia Akademik: Upaya Membangun Paradigma
Integratif

Harus diakui ketika pesantren tidak ada hasrat bersua dengan modernitas
dan hanya berkutat mempertahankan identitas dan otentisitas tradisinya pada
wilayah domestik, ia seakan memperlihatkan dirinya bagaikan bangunan yang tak

13 Andree Faillard, NU Vis-a-17is Negara: Pencarian Isi, Bentuk, dan Makna (Yogjakarta: LkiS, 1999),
344.

14 Zamakhsati Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kiai dan Visinya Mengenai Masa depan
Indonesia (Jakarta: LP3ES, 2011), 266.

15 Taufik Adnan Amal, “Fazlur Rahman dan Usaha-Usaha Neo-Modernisme Islam Dewasa Ini”,
dalam Fazlur Rahman, Metode dan Alternatif Neo-Modernisme Islam, tetj.. Taufik Adnan Amal (Bandung:
Mizan, 1994), 20.

226 KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin



Shava Oliviatie, et.al

pernah kunjung berubah (stagnan). Fenomena tersebut memancing sentimentil M.
Dawam Raharjo dengan “menuduh” pesantren sebagai lembaga yang kuat dalam
mempertahankan keterbelakangan dan ketertutupan.'®
Posisi yang demikian, ada benarnya manakala melihat hasil pembentukan

terthadap watak tradisi keilmuan pesantren di dalam membaca tradisi yang
dimilikinya (culture home), yakni tidak ada keberanian yang luar biasa untuk sekedar
membaca nash (teks) dengan menggunakan berbagai disiplin keilmuan dari produk
modernitas, baik social and natural sciencies, ataupun bumanities, eronisnya keilmuan itu
selama ini justru dianggap berada di luar wilayah #/um al-din. Dalam dataran yang
lebih luas, dalam hal ini kajian terhadap Islam pernah disinggung oleh Amin
Abdullah dalam diskusi CRCS-UGM-MYIA di Gedung Pasca UGM dengan
mengatakan;'’

... Although the door to interpretation (ijtibad) has been opened—and many also

believe that in fact it was never closed, it still remains “ulum al-din, and especially

the sciences of figh and kalam still do not dare to approach, let lone enter that

door that is always open. Explicitly, the science of figh, which influences the

perspective and social order of institutions in Muslim societies, holds back from

touching on or entering into dialogne with the new sciences that appeared in the

18th and 19th centuries like anthropology, sociology, cultural studies, psychology,

philosophy and so on.

“....Meskipun ijtihad telah dibuka-- banyak juga yang berpendapat bahwa
sebenarnya pintu ijtihad tidak pernah ditutup-- tetapi tetap saja wlum al-din,
khususnya ilmu Syari’ah atau ilmu-ilmu fikih tidak dan belum berani
mendekati, apalagi memasuki pintu yang selalu terbuka tersebut. Tegasnya,
ilmu-ilmu fikih yang berimplikasi pada tatanan pranata sosial dalam
masyarakat muslim belum berani dan selalu menahan diri untuk
bersentuhan dan berdialog langsung dengan ilmu-ilmu baru yang muncul
pada abad ke 18-19, seperti antropologi, sosiologi, budaya, psikologi, filsafat
dan seterusnya.”

Untuk itu menjadi tidak bisa dihindari oleh pesantren adalah menjinakkan
“tuduhan” terhadapnya. Di sisi yang lain, berkembangnya persoalan sosial
masyarakat yang dinamis dan akseleratif, mengharuskan pesantren harus dapat survive
dalam merespon setiap persoalan-persoalan yang ada. Oleh karenanya, sebuah
keniscayaan dalam pembacaan terhadap tradisi adalah dengan menghadirkan
refrensial akademis. Refrensial yang di maksud adalah upaya penyempurnaan atas
berbagai space kosong yang sudah seharusnya dijamah. Motif rekontruksi difahami
berdasarkan pola relasi keilmuan yang ada di pesantren selama ini masih menganut

16 Dawam Rahardjo, “Dunia Pesantren dalam Peta Pembaharuan”, dalam Pesantren dan Pembabaruan,
ed. Dawam Raharjdo, cet. ketiga (Jakarta: LP3ES, 1985), 1.

1" M. Amin Abdullah, Isamic Studies, Humanities and Social Sciences: An Integrated-Interconected Perspective,
makalah dalam diskusi CRCS-UGM-MYTA di Gedung Pasca UGM pada 18 Desember 20006, hal. 3.

Volume 15, Nomor 1 (Februati 2025) 227



Hermeneutika Figh: Gagasan Epistemologi Pesantren

taham single entity. Faham yang mengklaim bahwa bangunan keilmuan yang diyakini
sebagai jawaban terhadap seluruh problem kemanusiaan.

Padahal keilmuan itu tidak bisa berdiri sendiri secara terpisah (separated
entities), apalagi angkuh tegak kokoh sebagai yang tunggal (single entity). Namun
keilmuan antara satu dengan lainnya saling berangkulan dan bertegur sapa, baik itu
pada level filosofis, materi, strategi atau metodologinya. Sebaliknya, rasa superior,
eksklusifitas, pemilahan secara dikotomis terhadap bidang-bidang keilmuan yang
dimaksud hanya akan merugikan diri sendiri, baik secara psikologis maupun secara
ilmiah akademis. Betapapun setiap orang ingin memiliki pemahaman yang lebih utuh
dan komprehensif, bukannya pemahaman yang parsial dan reduktif. Mengkaji satu
bidang keilmuan dengan memanfaatkan bidang keilmuan lainnya itulah integrasi.

Tentu saja integrasi pesantren ke dalam refensial akademis tidak boleh
menyisahkan ketegangan, melainkan meleburkan dan melumatkan yang satu ke
dalam yang lainnya, baik dengan cara meleburkan sisi normativitas-sakralitas
keberagamaan secara menyeluruh ke dalam wilayah “historisitas-profanitas”, atau
sebaliknya. Upaya tersebut adalah uasaha meramu kompleksitas bangunan keilmuan,
baik keilmuan agama (termasuk agama Islam dan agama-agama yang lain), keilmuan
sosial, humaniora, maupun kealaman yang masing-masing tidak dapat berdiri
sendiri.'® Pendek kata, kompleksitas tersebut mesti saling bercumbu, andai terjadi
ketegangan diantaranya, mesti sebatas rangsangan-rangsangan agar hasrat dari
masimg-masing keilmuan tersebut dapat terkumpul guna mengisi space-space yang
masing kosong.

Dengan menghadirkan kemesraan keilmuan pesantren yang dicumbui oleh
refrensial akademis pada gilirannya akan mengantarkan pada prinsip kaidah yang
populer yakni al-mubafazabh ‘ala al-qadim  al-salib wa al-abdn bi al-jadid al-aslab.
(memelihara [mempertahankan] tradisi yang baik, dan mengambil sesuatu yang baru
[modernitas] yang lebih baik). Artinya, tradisi sebagai sesuatu yang telah lama
diterapkan di pesantren tidak perlu ditinggalkan begitu saja, hanya saja perlu
disinergikan agar mampu berdialog dengan diruang akademis yang dibalut oleh
modernitas, meminjam bahasanya Khalid Aboe El-Fadl, nilai-nilai modern tidak
selalu dicapai dengan bergerak ke depan, terkadang nilai-nilai itu dapat dirath dengan
kembali ke tradisi."”

Keberadaan pesantren dalam menghadirkan sapa terhadap keilmuan-
keilmuan lain (baca: akademis) di dalam menghadapi perubahan sosial dan kemajuan
masyarakat begitu jelas hadir di perhelatan akbar yang diselengarakan pondok
pesantren Darussalam Watucongol, Muntilan, Jawa Tengah dipenghujung tahun
1988. Di sela-sela Muktamar RMI (Rabitah al-Ma’had al-Islamiyah) sebuah forum
tentang kitab kuning, KH. Abdurahman Wahid dan KH. M.A. Sahal Mahfudh
berusaha menggusur pembacaan kitab kuning pola lama yang bertumpu pada

18 M. Amin Abdullah, Islamic Studies di Pergurnan Tinggi Pendekatan Integratif-Interkonektif, (Y ogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2000), vii — viii.
YKhaled M. Abou El-Fadl, Selamatkan Islam, 27-29.

228 KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin



Shava Oliviatie, et.al

qanliyah yang sekedar menghasilkan pertimbangan aspek legal-formal, halal-haram

dengan pembaharuan metodologis. Pada kesempatan tersebut beliau menyampaikan

seperti yang dirilis Ahmad Baso;
Reaktualisasi kandungan (istzyaq al-mubtawaya?) kitab kuning dapat
dilakukan melalui dua jalur penggarapan. Perfama, penggarapan
melalui jalur pengembangan wawasan kesejarahan atas kandungan
kitab kuning. Kedua, dengan cara penggarapan melalui
kontemporenisasi (#z'ashir) kandungan. Pengembangan wawasan
kesejarahan dilakukan dengan menghidupkan kembali perhatian
kepada latar belakang budaya dan peradaban yang mendukung kitab
kuning masa lalu.”’
Kitab kuning sebagai referensi ilmiah bagi pesantren seharusnya lebih
merupakan garis mendatar yang memberikan konsep-konsep
pendekatan terhadap masalah-masalah ritual maupun sosial. Dalam
hal ini, peningkatan kajian kitab kuning sebagai sumber pendekatan
masalah, dapat diupayakan dengan metode muhazarah yang tidak
hanya sekedar mencari jawaban atas masalah global yang sering tidak
diperhitungkan implikasinya dengan aspek-aspek lain yang berkaitan,
seperti bahtsul masa’il dibeberapa pesantren. Namun, lebih dari itu,
munazarah dimaksud dimodifikasi sedemikian rupa, agar dapat
menyusun konsep-konsep aktual yang menjadi rujukan yang
memadai bagi permasalahan sosial yang berkembang, sehingga pada
gilirannya akan terjadi perubahan wawasan dari yang bersifat tekstual
menjadi kontekstual.”

Bahkan jauh kebelakang, tokoh pendidikan Ki Hajar Dewantara pada tahun
1928 dalam media Taman Siswa, Wasita yang betjudul Systeens Pondok dan Asrama
itulah  Systeem Nasional, secara kritis mengingatkan kembali tentang keilmuan
pesantren dengan menyebut, “Pada jaman sekarang pesantren itu hanya dibuat
pengajaran agama saja, tetapi pada jaman asrama guru itu tidak cuma rumah
pengajaran agama saja, tetapi juga rumah pengajaran rupa-rupa ilmu, yaitu ilmu alam,
falakia, ilmu hukum, bahasa, filsafat, seni, keprajuritan dan pengetahuan yang dulu
sudah dipelajari oleh kaum terpelajar.”** Sangat beralasan apa yang diingatkan oleh
Ki Hajar Dewantara tentang keilmuan pesantren tersebut, hal itu karena Ki Hajar
Dewantara begitu berambisi menempatkan pesantren sebagai tipe ideal pendidikan
Nasionalis™ sebagai perlawanan terhadap pendidikan kolonialis pada saat itu.

20 Ahmad Baso, NU Studies: Pergolakan Pemikiran antara Fundamentalisme Islam dan Fundamentalisme Neo-
Liberal (Jakarta: Erlangga, 20006), 41.

21 Thid.

22 Ahmad Baso, Pesantren Studies: Buku Kedua, Kosmopolitanisme Peradaban Kanm Santri di Masa Kolonial
(Jakarta: Pustaka Afid, 2012), 31.

23 Kenji Tsuchiya, Demokrasi dan Kepemimpinan: Kebangkitan Gerakan Taman Siswa, terj. H.B. Jassin
(Jakarta: Balai Pustaka, 1992), 153-154.

Volume 15, Nomor 1 (Februati 2025) 229



Hermeneutika Figh: Gagasan Epistemologi Pesantren

Sayangnya upaya yang dirilis oleh keilmuan pesantren tersebut terasa
terabaikan. Sebaliknya gagasan-gagasan tersebut justru menjadi cetakan manuskrip
yang bersemayam diperpustakaan tanpa ada usaha merealisasikan kecuali sebagian
kecil dari beberapa pesantren. Untuk itu, saatnya merangkai kembali apa yang sudah
pernah dirilis sebagai pompa mengantarkan kepada paradigma integrasi-interkoneksi
keilmuan menjadi sebuah keniscayaan untuk menyapa kalangan pesantren dengan
harapan analisis dan kesimpulan dari pembacaan terhadap #ash (teks) keagamaan bisa
lebih dialektis dan konprehensif, serta akomodatif terhadap perubahan maupun
perkembangan masyarakat.

Hermeneutika Figh Sebagai Epistemologi Pesantren

Dalam perkembangan epistemologi keilmuan Islam, figh merupakan disiplin
yang paling representatif dalam menunjukkan bagaimana teks-teks wahyu
bertransformasi menjadi sistem pengetahuan dan praktik sosial. Di pesantren, figh
tidak semata-mata dipahami sebagai hukum normatif yang mengatur halal dan
haram, melainkan sebagai instrumen epistemik untuk memahami realitas sosial dari
perspektif ilahiah. Hal ini selaras dengan pandangan Wael B. Hallaq yang
menegaskan bahwa shari‘a bukanlah hukum positif, melainkan tatanan moral yang
menghubungkan manusia dengan Tuhan melalui praktitk sosial yang
berkesinambungan.”* Dengan demikian, hermeneutika figh menjadi kunci dalam
membaca teks hukum sebagai struktur makna yang terbuka terhadap perubahan
historis dan sosial.

Hermeneutika figh dalam konteks pesantren perlu ditempatkan dalam
kerangka epistemologi integratif—yakni upaya memadukan antara zag/ (wahyu) dan
‘aql (rasio), antara otoritas teks dan dinamika realitas.” Pendekatan ini sejalan dengan
gagasan fafagqub fi al-din yang tidak berhenti pada pemahaman literal teks, tetapi
melibatkan interpretasi moral dan sosial yang berorientasi pada kemaslahatan. Amin
Abdullah  menegaskan pentingnya paradigma integratif-interkonektif yang
memadukan ilmu-ilmu keislaman dengan ilmu sosial-humaniora untuk menciptakan
pembacaan agama yang kontekstual.® Dalam konteks ini, hermeneutika figh
menjadi mekanisme epistemik untuk menjaga keberlangsungan tradisi sekaligus
menafsir ulangnya dalam konteks modernitas.

Krisis epistemik dalam dunia Islam modern, menurut Talal Asad, bermula
ketika hukum Islam direduksi menjadi perangkat legal-formal yang terpisah dari
dimensi etis dan moralnya.” Pesantren, dengan tradisi keilmuan furats-nya, justru

2 Wael B. Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament (New Y ork:
Columbia University Press, 2013), 29.

25 Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religions Thought in Isiam (Lahore: Sh. Muhammad Ashraf,
19806), 121.

26 M. Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif (Y ogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2006), 45.

27 Talal Asad, Formations of the Secular: Christianity, Islanm, Modernity (Stanford: Stanford University
Press, 2003), 205.

230 KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin



Shava Oliviatie, et.al

menyimpan potensi untuk mengembalikan figh kepada ruh etik dan spiritualnya. Di
sinilah hermeneutika figh berperan sebagai sarana revitalisasi epistemologi
tradisional agar tidak terjebak dalam formalisme hukum yang steril dari nilai-nilai
kemanusiaan. Proses penafsiran di pesantren yang menekankan sanad keilmuan,
adab al-babts wa al-munazarah, dan musyawarah kolektif dalam babtsul masail
sebenarnya merupakan praktik hermeneutik yang khas, karena selalu melibatkan
dialog antara teks, konteks, dan otoritas penafsir.

Dalam kerangka hermeneutik ini, figh di pesantren dapat dipahami sebagai
discursive tradition—meminjam istilah Asad—ryang hidup melalui praktik interpretatif
yang terus diperbarui.®® Dengan kata lain, figh bukanlah hasil akhir, tetapi proses
penalaran berkelanjutan yang mempertahankan kesinambungan tradisi sambil
membuka ruang bagi inovasi kontekstual. Pesantren, melalui mekanisme transmisi
kitab kuning, berperan sebagai laboratorium epistemologis tempat terjadinya dialog
antara teks normatif dan realitas sosial umat. Proses ini menegaskan bahwa
interpretasi hukum Islam tidak pernah bebas nilai, melainkan berakar dalam struktur
sosial, politik, dan budaya yang melingkupinya.

Hermeneutika figh di pesantren juga memiliki dimensi praksis. Seperti
dikemukakan oleh KH. M. A. Sahal Mahfudh melalui konsep figh sosial, hukum Islam
harus dilihat sebagai instrumen etis untuk menjawab persoalan-persoalan aktual
masyarakat.”” Pendekatan ini menekankan pada magasid al-shari‘ah sebagai horizon
interpretatif, bukan sekadar pada teks normatif.

Dengan demikian, figh tidak berhenti pada kategorisasi hukum, tetapi
menjadi kerangka moral yang membimbing pembentukan kebijakan publik,
ekonomi, pendidikan, dan relasi sosial. Dalam konteks inilah, hermeneutika figh
menjadi metodologi yang memungkinkan pesantren berperan aktif dalam diskursus
keadilan sosial dan kebangsaan.

Dalam perspektif hermeneutika filosofis, sebagaimana dikembangkan oleh
Hans-Georg Gadamer, pemahaman selalu merupakan hasil “fusi cakrawala” (fusion
of horizons) antara teks dan pembaca.” Analogi ini sangat relevan untuk menjelaskan
dinamika figh di pesantren, di mana teks klasik (##rafs) tidak dimaknai sebagai
monumen masa lalu, tetapi sebagai teks hidup yang senantiasa ditafsirkan ulang oleh
santri dan kiai sesuai dengan konteks zaman. Setiap pembacaan baru terhadap izab
kuning merupakan peristiwa hermeneutik yang mempertemukan horizon
normativitas syariah dengan horizon historisitas kehidupan kontemporer.

Dalam situasi modernitas yang ditandai oleh fragmentasi pengetahuan dan
sekularisasi hukum, hermeneutika figh menjadi jembatan epistemologis untuk

28 Ibid., 214.

2 M. A. Sahal Mahfudh, Figh Sosial: Upaya Konkretisasi Nilai-Nilai Syariah (Y ogyakarta: LKiS, 1994),
17.

30 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, trans. Joel Weinsheimer and Donald G. Marshall
(London: Continuum, 2004), 302.

Volume 15, Nomor 1 (Februati 2025) 231



Hermeneutika Figh: Gagasan Epistemologi Pesantren

mempertahankan otoritas moral Islam dalam ruang publik.” Khaled Abou El-Fadl
menegaskan bahwa figh yang otoritatif adalah figh yang mendengarkan “suara moral
Tuhan” melalui akal dan hati nurani manusia.”” Oleh karena itu, pesantren perlu
membangun tradisi keilmuan yang tidak hanya mengajarkan teks hukum, tetapi juga
menumbuhkan kesadaran etis dan empatik dalam penalaran hukum. Di sini,
hermeneutika figh berfungsi sebagai disiplin reflektif yang memastikan bahwa
keputusan hukum tidak kehilangan dimensi kemanusiaannya.

Lebih lanjut, hermeneutika figh yang diintegrasikan dengan metodologi ilmu
sosial dapat memperkuat daya analisis hukum Islam dalam membaca realitas
kontemporer seperti isu lingkungan, kesetaraan gender, dan ekonomi berkeadilan.
Pendekatan ini mengingatkan pada pandangan Fazlur Rahman tentang double
movement—yakni gerak bolak-balik antara teks dan konteks—yang memastikan
hukum Islam tetap dinamis dan progtesif.” Dalam konteks pesantren, pola ini dapat
dioperasionalkan melalui riset-riset interdisipliner yang menempatkan figh sebagai
sumber etika sosial, bukan sekadar norma legal.

Hermeneutika figh kontemporer juga menuntut rekonstruksi kurikulum
pesantren agar mampu memadukan studi usu/ al-figh klasik dengan pendekatan
hermeneutik modern. Reformasi epistemologis ini diperlukan agar pesantren tidak
hanya menjadi institusi reproduksi teks, tetapi juga pusat inovasi intelektual Islam
yang responsif terhadap tantangan global. Melalui penguatan tradisi penelitian,
pesantren dapat menjadi ruang produksi pengetahuan yang mempertemukan turats
dan sains modern dalam satu ekosistem epistemik yang dialogis.

Dari pembacaan di atas, akhirnya hermeneutika figh berfungsi sebagai
jantung pembaruan epistemologi pesantren. Ia menjamin keberlanjutan tradisi
sambil membuka ruang bagi rasionalitas modern untuk berpartisipasi dalam
pembentukan hukum Islam yang kontekstual dan humanistik. Pesantren yang
mengadopsi pendekatan hermeneutik ini tidak sekadar melestarikan warisan figh
klasik, tetapi juga menempatkannya dalam orbit ilmu pengetahuan global yang plural
dan terbuka. Dengan demikian, pesantren akan tetap menjadi sumber otoritas moral
yang relevan di tengah arus perubahan sosial dan intelektual dunia modern.

Penutup

Untuk mewujudkan keilmuan pesantren yang dialektis dan konprehensif,
serta akomodatif terhadap perubahan maupun perkembangan masyarakat sebuah
catatan dari Gus Mus (KH. Mustafa Bisti) dapat menjadi motivasi, “perubahan akan
melindas semua, tidak terkecuali kyai mubalig; kyai dukun atau kyai pesantren.
Tinggal siapa lebih kuat menghadapi semua perubahan itu. Sabda Nabi Muhammad

31 Wael B. Hallaq, Authority, Continuity and Change in Islamic Law (Cambridge: Cambridge University
Press, 2001), 87.

32 Khaled M. Abou El-Fadl, Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority and Women (Oxford:
Oneworld Publications, 2001), 40.

3 Fazlur Rahman, Islan and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: University of
Chicago Press, 1982), 20.

232 KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin



Shava Oliviatie, et.al

2

SAW, “Al-mu’minu al-gawiyyn khairun wa ababbu ila Allah min al-mu'min al-da’if’
(Mukmin yang kuat lebih baik dan lebih disukai Allah Swt. daripada mukmin yang
lemah)

Akhirnya, semua kembali pada generasi pesantren saat ini untuk bersikap
atau tidak. Yang pasti setiap proses yang dilakukan dalam pelestarian tradisi keilmuan
pesantren akan menentukan esensi pesantren di masa yang akan datang. Maka, tidak
cukup kebangkitan pesantren hanya bergutat pada jalan yang sama, tanpa mencari
jalan alternatif lain yang mungkin lebih baik bagi eksistensi. Semoga generasi
pesantren saat ini menemukan pencerahan melalui bimbingan-Nya agar pesantren
tidak terkubur dalam kilasan zaman.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin. Islamic Studies di Perguruan Tinggi Pendekatan Integratif-Interkonektif.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2006.

................................... , Lslamic Studies, Humanities and Social Sciences: An  Integrated-
Interconected Perspective, makalah dalam diskusi CRCS-UGM-MYIA di
Gedung Pasca UGM pada 18 Desember 2000.

Amal, Taufik Adnan, “Fazlur Rahman dan Usaha-Usaha Neo-Modernisme Islam
Dewasa Ini”, dalam Fazlur Rahman, Metode dan Alternatif Neo-Modernisme
Islam, terj.. Taufik Adnan Amal. Bandung: Mizan, 1994.

Arkoun, Mohammed, Nalar Islani dan Nalar Modern: Berbagai T antangan dan Jalan Baru,
terj. Rahayu S. Hidayat. Jakarta: INIS, 1994.

Asad, Talal, Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity. Stanford: Stanford
University Press, 2003.

Baso, Ahmad, Pesantren Studies: Bukn Kedua, Kosmopolitanisme Peradaban Kaum Santri di
Masa Kolonial. Jakarta: Pustaka Afid, 2012.

.................................. » NU Studies: Pergolakan Pemikiran antara Fundamentalisme Islan dan
Fundamentalisme Neo-Liberal. Jakarta: Erlangga. 2000.

Calder, Norman.”Legal Thought and Jurisprudence,” dalam Jhon L. Esposito The
Oxtord Encylopedia of The Modern Isiamic World, vol. 2.

Dhofier, Zamakhsari, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kiai dan 1 isinya
Mengenai Masa depan Indonesia. Jakarta: LP3ES, 2011.

Djohan Effendi, “Pesantren dan Kampung peradaban: Sebuah Pengantar”, Hasbi
Indra, Pesantren dan Tranformasi Sosial: Studi atas Pemikiran KH. Abdullah
Syafi’l dalam bidang pendidikan Islam. Jakarta: Penamadani. 2003.

El-Fadl, Khaled M. Abou Selamatkan Islam dari Muslim Puritan, terj. Helmi Mustofa.
Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2006.

......................... , Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority and Women.
Oxford: Onewotld Publications, 2001.

................................ , Atas Nama Tuban: Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, tetj. R.
Cecep Lukman Yasin. Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta, 2004.

Faillard, Andree, NU VVis-a-1"is Negara: Pencarian Isi, Bentuk, dan Makna. Y ogjakarta:
LkiS, 1999.

Volume 15, Nomor 1 (Februati 2025) 233



Hermeneutika Figh: Gagasan Epistemologi Pesantren

Gadamer, Hans-Georg, Truth and Method, trans. Joel Weinsheimer and Donald G.
Marshall London: Continuum, 2004,

Haedari, Amin dkk. Masa Depan Pesantren: dalam Tantangan Modernitas dan Tantangan
Kompleksitas Global. Jakarta: IRD Press. 2004.

Hallaq, Wael B., Authority, Continuity and Change in Islamic Law. Cambridge:
Cambridge University Press, 2001.

..................... s The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament.
New York: Columbia University Press, 2013.

Igbal, Muhammad, The Reconstruction of Religions Thought in Islam. Iahore: Sh.
Muhammad Ashraf, 1986.

Al-Jabiri, M. Abid, AF~Kbhitab al-‘Arabi al-Mu'asir. Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah
al-‘Arabiyah, 1992.

Mahfud, M. A. Sahal, Figh Sosial: Upaya Konkretisasi Nilai-Nilai Syariah. Y ogyakarta:

LKiS, 1994.

Moosa, Ebrahim, Ghazali & Seni Imajinasi Sufistik, ter. Abdul Kadir Riyadi. Surabaya:
Imtiyaz, tt.

Putro, Suadi. Mobammed Arkoun tentang Isiam dan Modernitas. Jakarta: Paramadina.
1998.

Raharjdo, Dawam (ed) Pesantren dan Pembabaruan (Jakarta: LP3ES. Cet II. 1985.

Rahman, Fazlur, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectnal Tradition. Chicago:
University of Chicago Press, 1982.

Tsuchiya, Kenji, Demokrasi dan Kepenmimpinan: Kebangkitan Gerakan Taman Siswa, tetj.
H.B. Jassin. Jakarta: Balai Pustaka, 1992.

Van Bruinessen, Martin. Kitab Kuning: Pesantren dan Tarekat. Bandung: Mizan. 1997.

234 KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin



