
KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 
Vol. 15, No. 1 (Fabruari 2025)|ISSN:2252-5890; E-ISSN:2257-6664|221-234 

DOI: https://doi.org/10.36781/kaca.v15i1.1160 
 

Copyright (c) 2025 The Authors. 

 
KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 

International License. 

HERMENEUTIKA FIQH: GAGASAN EPISTEMOLOGI PESANTREN 
 

Shava Oliviatie 
Institut Al Fithrah Surabaya 

  Email: shavaoliviatie88@gmail.com 
Chafid Wahyudi 

Institut Al Fithrah Surabaya 
Email: hafiz_why@yahoo.co.id 

 
Abstrak: Tulisan ini mengkaji hermeneutika fiqh sebagai paradigma epistemologis 
pesantren dalam menjembatani dialektika antara tradisi keilmuan Islam klasik dan 
tantangan modernitas. Pesantren sebagai lembaga tafaqquh fi al-din memiliki kekayaan 
tradisi keilmuan yang berakar pada teks-teks turats, namun seringkali terjebak dalam 
formalisme normatif yang menjauh dari dimensi sosial dan moral hukum Islam. 
Melalui pendekatan hermeneutik, fiqh ditempatkan bukan sekadar sebagai sistem 
hukum yang mengatur halal dan haram, tetapi sebagai instrumen epistemik yang 
dinamis dan terbuka terhadap perubahan historis. Artikel ini menelaah integrasi 
hermeneutika filosofis (Gadamer), sosial (Asad), dan moral (Abou El-Fadl) ke dalam 
praksis keilmuan pesantren untuk membangun sistem pengetahuan yang 
kontekstual, kritis, dan humanistik. Pendekatan ini mendorong transformasi 
pesantren dari lembaga reproduksi teks menuju pusat produksi pengetahuan 
integratif-interkonektif yang memadukan wahyu, rasio, dan realitas sosial. Dengan 
demikian, hermeneutika fiqh berfungsi sebagai jantung pembaruan epistemologi 
pesantren yang meneguhkan peran fiqh sebagai etika sosial dan sumber keadilan 
dalam masyarakat modern. 
Kata kunci: hermeneutika fiqh, epistemologi pesantren, integrasi-interkoneksi, 
tafaqquh fi al-din, modernitas Islam. 
 
Abstract: This article examines hermeneutics of fiqh as an epistemological paradigm of 
Islamic boarding schools (pesantren) in bridging the dialectics between classical 
Islamic scholarship and the challenges of modernity. As institutions of tafaqquh fi al-
din, pesantren possess a rich intellectual heritage rooted in the turath (classical texts), 
yet they often remain confined within normative formalism detached from the 
moral and social dimensions of Islamic law. Through a hermeneutical approach, fiqh 
is reinterpreted not merely as a legal system of the lawful and unlawful but as an 
epistemic instrument open to historical and social transformation. This study 
integrates philosophical hermeneutics (Gadamer), social hermeneutics (Asad), and 
moral hermeneutics (Abou El-Fadl) into pesantren scholarship to construct a 
contextual, critical, and humanistic framework of knowledge. Such an approach 
transforms pesantren from a site of textual reproduction into a center of integrative-

https://doi.org/10.36781/kaca.v15i1.1160
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Hermeneutika Fiqh: Gagasan Epistemologi Pesantren 

222  KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 
 

interconnective intellectual production that harmonizes revelation, reason, and 
social reality. Consequently, hermeneutics of fiqh functions as the core of 
epistemological renewal in pesantren, reaffirming fiqh as an ethical and moral 
foundation for social justice in contemporary Muslim society. 
Keywords: hermeneutics of fiqh, pesantren epistemology, integrative-
interconnective paradigm, tafaqquh fi al-din, Islamic modernity 
 
Pendahuluan 

Pesantren adalah kampung peradaban, demikian tutur Djohan Effendi.1 Hal 
itu dapat dikatakan karena keberadaan pesantren merupakan rahim dalam 
memproduksi manusia yang beradab. Sebagai kampung peradaban, tidaklah 
dipungkiri bahwa guratan jejak langkah pesantren telah berdialektika menembus 
ruang dan waktu di dalam putaran zaman sebagai ikon pendidikan Islam Indonesia 
yang khas menjulang seperti zamrud katulistiwa. Di samping itu, menyebut 
pesantren sebagai pendidikan Islam akan terbawa dalam imajinasi lorong cerita 
tentang pergulatan panjang dan berkelok. Wajah pendidikan pesantren begitu plural, 
begitu juga penafsirannya. Baik dari tafsir yang datang dari “orang luar” maupun 
“orang dalam”. Pujian dan cibiran sentimental datang silih berganti. Kritisme dan 
apologisme datang beriringan. Skeptisme dan optimisme bergantian membalut masa 
depannya. Namun, kalangan akademisi mengakui, sejarah pendidikan Indonesia 
penuh dengan guratan jejak langkahnya yang kadang kontroversial, mengejutkan, 
mencemaskan, juga nelangsa. Pendek kata, pesantren merupakan salah satu 
candradimuka pendidikan yang ikut mewarnai formasi pendidikan Islam Indonesia. 

Sebagai pendidikan Islam, tidak dipungkiri indegenousitas pesantren kontras 
dengan praktek pendidikan pada intitusi pendidikan lainnya, dinamika sekaligus 
problematika yang muncul menampilkan watak yang khas dan unik. Salah satu 
keunikan dari pola pendidikan pesantren adalah menganut sistem tradisional.2 Hanya 
saja watak tradisional yang inherent di tubuh pesantren seringkali masih 
disalahpahami, dan ditempatkan bukan pada proporsinya yang tepat. 
Tradisionalisme yang melekat dan terbangun lama di kalangan pesantren, sejak awal 
minimal ditampilkan dalam tiga wajah yang berbeda. Pertama, tradisionalisme 
pesantren di satu sisi melekat pada aras keagamaan (baca: Islam) yang berbaur 
dengan sistem adat dan kebiasaan lokal, sehingga melahirkan watak ke-Islaman yang 
khas Indonesia.3 Kedua, tradisional dalam arti mempertahankan khazanah materi-

 
1 Djohan Effendi, “Pesantren dan Kampung peradaban: Sebuah Pengantara”, dalam Hasbi Indra, 
Pesantren dan Tranformasi Sosial: Studi atas Pemikiran KH. Abdullah Syafi’I dalam bidang pendidikan Islam, 
(Jakarta: Penamadani, 2003), xvvii. 
2 Secara etimologis, kata “tradisional” berasal dari kata dasar “tradisi” yang berarti tatanan, budaya, 
atau adat yang hidup dalam sebuah komunitas masyarakat. Dengan kata lain tradisional adalah 
konsensus bersama untuk ditaati serta dijunjung tinggi oleh sebuah komunitas masyarakat setempat. 
Kata tradisional juga menunjuk pada hal-hal yang bersifat warisan kebudayaan. Lihat Amin Haedari, 
dkk., Masa Depan Pesantren: dalam Tantangan Modernitas dan Tantangan Kompleksitas Global, (Jakarta: IRD 
Press, 2004), 13. 
3 Martin van Bruinessen, Kitab Kuning: Pesantren dan Tarekat, (Bandung: Mizan, 1997), 140. 



Shava Oliviatie, et.al 

  Volume 15, Nomor 1 (Februari 2025)  223 
 

materi klasik. Ketiga, tradisional dalam pengertian yang bisa dilihat dari sisi 
metodologi pengajaran yang diterapkan dunia pesantren. 

Tradisional dalam pengertian yang kedua dan terakhir inilah yang kerapkali 
menghadirkan problem dalam praktek pendidikan di pesantren manakala vis a vis 
dengan perubahan, kemajuan, revolusi, dan pertumbuhan yang merupakan istilah-
istilah kunci akan kesadaran modernitas. Di sinilah perlunya dilakukan penyelarasan 
tradisi dan modernitas di tengah dunia pesantren. Dalam hal ini, diperlukan adanya 
keterbukaan untuk mensinergikan tradisional pesantrean dengan masa sekarang, 
terutama mengenai metodologi pengajarannya, perlu mana keterbukaan ini tidak 
harus meninggalkan praktek pengajaran lama (tradisional), karena memang di sinilah 
karakter khas dan indegenousitas pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam di 
Indonesia.  

Pesantren sendiri sebagai lembaga tafaqquh fi al-din, sejatinya menempatkan 
hukum Islam (fiqh) bukan sekadar sistem normatif yang mengatur halal-haram, tetapi 
juga sistem pengetahuan yang membangun tatanan sosial dan moral masyarakat. 
Artinya, fiqh di pesantren merupakan bagian integral dari pembentukan budaya 
hukum Islam yang hidup (fiqh al-hayah) dan menjadi fondasi bagi seluruh dialektika 
keilmuan yang berlangsung di dalamnya. Fiqh menjadi jantung epistemologis 
pesantren, di mana teks klasik (turats) dibaca bukan semata untuk menghafal hukum, 
tetapi untuk memahami maqasid (tujuan) hukum yang sesuai dengan realitas sosial. 

Berangkat dari problem tersebut, tulisan ini akan mencoba memberikan 
pengkayaan perspektif melalui paradigma hermeneutika fiqh sebagai perangkat baca 
keilmuan dalam membangun epistemologi pesantren yang pada gilirannya 
memperkuat taffaquh fi al-din.  Bukan tanpa alasan, jika kemudian tradisi keilmuan 
pesantren mesti “berjumpa” dengan hermeneutika, khususnya berbasis integrasi-
interkoneksi, sebab bagaimanapun kekayaan tradisi keilmuan pesantren yang banyak 
berkutat pada kekayaan klasik perlu ada upaya “jembatan” menuju ke masa sekarang 
yang berada di dalam kontrol modernitas. “Jembatan” yang dimaksud, seperti “truk” 
yang mengangkut tumpukan khazanah bahan-bahan klasik dan dihadirkan diruang 
modernitas sebagai bahan pencerahan bagi kelangsungan peradaban manusia di 
masa sekarang melalui pembacaan yang dinamis dan terbuka di mana khazanah 
klasik, meminjam istilah Umberto Eco ditempatkan sebagai “karya yang terus 
berubah (work in movement)”--, yakni karya yang membiarkan dirinya terbuka bagi 
strategi penafsiran.4  

Dengan begitu, masalah-masalah agama dan sosial yang dihadapi dunia 
pesantren jika Muhammed Arkoun mengklaim, masih terdapat sesuatu “yang tak 
dipikirkan” (l’impensé/unthought) dan “yang tak terpikirkan” (l’impensable/unthinkable)5 

 
4 Ibid., 212.  
5 Menurut Arkoun, ada persoalan-persoalan tertentu dalam kultur Islam yang masih “tak terpikirkan” 
dan persoalan-persoalan lainnya “tak terpikir”. Dengan kata lain, ada sikap mental tertentu yang 
mencegah umat Islam untuk menggunakan pemikiran atau menggali ide-ide tertentu. Untuk 
pemahaman yang lebih komprehensif, lihat Mohammed Arkoun, Nalar Islami dan Nalar Modern: 
Berbagai Tantangan dan Jalan Baru, terj. Rahayu S. Hidayat (Jakarta: INIS, 1994). 



Hermeneutika Fiqh: Gagasan Epistemologi Pesantren 

224  KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 
 

maupun Khalid Abou El Fadl yang menginginkan perumusan kembali dalam 
khazanah pemikiran Islam, yaitu “sesutau yang telah terlupakan”6 akan berubah 
menjadi wilayah “yang terpikirkan (thinkable)” dan “sesuatu yang tidak terlupakan” 
oleh dunia keilmuan di pesantren. 

 
Pesantren Antara Tradisi dan Masa Sekarang 

Dalam salah satu karyanya ‘Abid al-Jabiri mengatakan, “kita tidak memiliki 
pilihan terhadap modernitas karena ia muncul dipaksakan dari luar sebagaimana kita 
juga tidak memiliki pilihan atas tradisi.”7 Tradisi adalah bagian masa lalu yang turut 
terbawa hingga kini sehingga bercokol bersama-sama dengan yang modern. Masih 
menurutnya, persoalannya bukan memilih tetapi persoalan keterbelahan atau 
ambivalesi di mana dalam satu waktu timbul rasa senang sekaligus benci terhadap 
suatu objek tertentu.8 Barat modern di satu sisi dipandang sebagai musuh yang harus 
dilawan karena adanya watak represif dan imperialis terhadap Islam, sementara di 
sisi lain dipandang sebagai model yang patut dicontoh dengan kemajuan-kemajuan 
yang dimiliki. Demikian pula pensikapan terhadap tradisi. Tradisi dipandang sebagai 
tempat bersandar untuk menegaskan identitas serta otentisitasnya dan pada saat yang 
sama nampak sebagai lorong panjang yang penuh stagnasi dan kemunduran.9  

Diskursus tradisi dan modernitas tersebut secara otomatis menyeret 
pesantren ke dalamnya. Pesantren mau tidak mau dihadapkan pada dilema antara 
tradisinya sebagai identitas sekaligus otentisitasnya disatu sisi dan modernitas dengan 
kemajuannya di sisi yang lain. Sebagaimana telah disinggung, bahwa diskursus 
modernitas dengan wataknya yang imperialis, pada dasarnya membawa problem 
tersendiri ketika dihadapkan pada pesantren dengan tradisi keilmuannya. Sebab 
bagaimanapun modernitas yang demikian itu didasarkan pada posisinya yang secara 
radikal asing bagi pandangan dunia (world view) pesantren. Bahkan, modernitas 
kerapkali menuntut pembaharuan baik secara eksplisit maupun implisit dengan 
standar Barat modern. Dengan begitu, ada sebuah ideal abstrak yang mengharuskan 

 
6Menurut Khalid M. Aboe El Fadl pada abad pra-modern diskusi mengenai persoalan, otoritas 

mujtahid, keberwenangan sumber dan wakil-wakilnya, dan resiko despotisme intelektual (al-istibdâd bi 
al-ra’y) telah menjadi perdebatan yang sengit tetapi kini mulai terlupakan. Khaled M. Abou El Fadl, 
Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, terj. R. Cecep Lukman Yasin (Jakarta: PT. 
Serambi Ilmu Semesta, 2004), 142. 
7 M. Abid al-Jabiri, Al-Khitab al-‘Arabi al-Mu’asir, (Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-‘Arabiyah, 
1992), 22-23. 
8 Sikap ambivelen selain menyebabkan keterbelahan struktural baik pada tingkat kesadaran maupun 
praksis juga berpengaruh terhadap model wacana kebangkitan yang di kembangkan. Abivelensi 
menjadikan wacana pemikiran Islam dipenuhi sifat rigit, pasivitas dan efektif dalam arti terjadi proses 
eliminasi dan pembatasan sekaligus aksentuasi dan penonjolan..Kaum modernis yang 
mengembangkan wacana kebangkitan dengan mengadopsi nilai-nilai dan pemikiran Barat modern 
membungkam aspek imperialis Barat. Sedang kaum tradisionalis atau salafi yang menyerukan agar 
berpegang teguh pada tradisi dan membungkam aspek kemunduran yang dialami tradisi Islam. Ibid. 
9 Ibid. 



Shava Oliviatie, et.al 

  Volume 15, Nomor 1 (Februari 2025)  225 
 

eliminasi terhadap bangunan tradisi atau tatanan lama yang menjadi karakter khas 
dan indegenousitas pesantren. 

Di sisi lain, ikhtisar tentang tradisi mengilustrasikan setidaknya dua 
karakteristik yang berbeda. Karakteristik yang pertama menginginkan 
keterhubungan atau koneksititas dengan masa lalu yang menghasilkan sikap hormat 
yang berlebih terhadap masa lalu seperti mirip dengan palingenisis, sebuah gagasan 
bahwa seseorang itu dapat mereproduksi keistimewaan-keistimewaan organisme 
secara turun-temurun tanpa modifikasi (perubahan). Adapun karakteristik yang lain 
mirip dengan ontogenesis biologis yang menginginkan sebuah proses yang 
memetakan perkembangan sebuah organisme dari tahap emberio hingga tahap 
dewasa. Dengan kata lain, tradisi harus rela dirangkul oleh modifikasi dengan 
harapan konteks yang menyertainya memberi arti terhadap tradisi. 

Bagaimana dengan keilmuan pesantren yang sendari awal kaya dengan agen-
agen tradisi? Tentu saja, pergumulan keilmuan pesantren yang sebatas mengidealkan 
“tradisi” tanpa mampu berdialog dengan perjalanan ruang dan waktu, dengan kata 
lain epistemologi yang dibangun berdasar kompas perkembangan yang diarahkan 
pada masa silam tanpa memberi ruang pada modernitas, maka pandangan yang 
demikian itu di mata Khalid Abou Fadl menjadikan tradisi keilmuan Islam mendera 
keterasingan di dunia modern dan ini sekaligus hanya menghasilkan sikap 
despotisme ganas. Dengan kata lain, rasa keterasingan ini memunculkan sikap anti 
modernitas.10 Di sisi lain, dengan menempatkan standar kompas melalui upaya 
pembanyangan tentang tradisi sebagai sesuatu yang ideal, statis, sempurna dan tak 
tergoyahkan, yang mana hal itu mensiratkan bahwa seseorang dapat memproduksi 
keistimewaan-keistimewaannya secara turun-temurun tanpa memodifikasi 
(perubahan), harus diakui cara yang demikian adalah sebuah proses cara me-
mumifikasi tradisi. Lebih jauh, terdapat bangunan asumsi bahwa prestasi-prestasi 
dari kemegahan masa lalu selalu lebih hebat dari semua kemungkinan apapun di 
masa depan. Dengan cara itu, tradisi dinaikkan derajatnya menjadi mitologi, bahkan 
seseorang yang menguasai tradisi dimuliakan tanpa menjadi objek penelitian sejarah. 

Menyikapi hal tersebut, maka pemaknaan tentang “tradisi” bagi keilmuan 
pesantren, meminjam T.S. Eliot, tradisi “bukan hanya tentang ke-masa-lalu-an dari 
masa lalu” tapi “tentang kehadirannya”.11 Tegasnya, gagasan tentang tradisi 
mengimplikasikan lebih dari sebuah kesadaran tentang keabadian. Masih dalam 
tuturan Eliot, “bukan tentang apa yang telah mati, tapi tentang apa yang sudah 
pernah hidup”.12 Posisi yang demikian menempatkan pesantren harus menjadi 
sangat sadar tentang posisinya terhadap waktu, sadar tentang posisi sekarang dan 
masa sekarang sebagai masa lalu. Bagaimanapun masa lalu tidak pernah berupa 
sebuah kisah yang telah selasai untuk diceritakan. Ia dipahami sebagai sebuah proses 

 
10 Khaled M. Abou El-Fadl, Selamatkan Islam dari Muslim Puritan, terj. Helmi Mustofa (Jakarta: Serambi 
Ilmu Semesta, 2006), 197-209. 
11 Ebrahim Moosa, Ghazali & Seni Imajinasi Sufistik, ter. Abdul Kadir Riyadi (Surabaya: Imtiyaz, tt), 
75.  
12 Ibid. 



Hermeneutika Fiqh: Gagasan Epistemologi Pesantren 

226  KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 
 

yang terkait dengan era narasi dari setiap sejarawan atau penafsir. Oleh karenanya, 
seseorang tidak dapat memahami tentang maksud sesuatu di masa lalu kecuali 
mereka menyadari tentang apa jenis pemahaman dari sesuatu itu, peristiwa, atau 
peristiwa yang terjadi di era mereka sendiri. Hal demikian itulah yang sayogjanya 
perlu menjadi perhatian dunia keilmuan pesantren, yakni tentang bagaimana 
pemahaman metodologinya untuk menyibak lapisan-lapisan dan kerak-kerak yang 
menempel di tradisi sebagai rantai transmisi yang berkesinambungan untuk 
menggapai pengetahuan agama dengan harapan tradisi itu sendiri tidak ter-
mumifikasi-kan. Atas alasan inilah Abdurahman Wahid (Gus Dur) pernah 
beranggapan, bahwa keilmuan tradisi yang terabstraksikan dalam kitab-kitab klasik 
tidak lebih dari sekedar pemikiran para mujtahid untuk menjawab persoalan yang 
dihadapi oleh komunitas tertentu dan lingkungan tertentu pula. Sehingga ia tidak 
mesti cocok untuk menjawab persoalan masa kini yang dihadapi umat Islam di 
Indonesia. Untuk itu perlu dengan meminjam perangkat metodologi yang ada.13 

Mendapati hal demikian, pada tahun 1987, para ulama yang memimpin 
pesantren menyelenggarakan Musyawarah di Cilacap di bawah kepemimpinan KH. 
Ahmad Siddiq mengarahkan kepada para ulama pimpinan pesantren untuk berupaya 
menggiatkan “tajdid”, yaitu suatu gerakan yang bermaksud melakukan pembaharuan 
dan penyegaran dalam pemikiran keagamaan dengan harapan keilmuan pesantren 
bangkit kembali sebagai kekuatan pendidikan di Indonesia yang pada gilirannya 
dapat membangun peradaban Indonesia yang modern.14 

Sampai disini dapat dipahami bahwa diskursus tradisi dan modernitas bagi 
dunia keilmuan pesantren tidak harus membuang salah satunya, sebaliknya antara 
tradisi dan modernitas mesti berjalan berkelindan sebagaimana terurai dari 
pandangan Fazlur Rahman yang menangkap antara tradisi dan modernitas sebagai 
bagian tak terpisahkan, di mana keduanya mesti dikaji secara kritis dan obyektif15 
dengan memilah-milah mana yang bermanfaat bagi tradisi keilmuan pesantren. 
Dengan begitu upaya mengenalkan sekaligus menghadirkan keilmuan-keilmuan 
modern menjadi sebuah keniscayaan di dalam wujudnya sebagai “patner” bagi 
keilmuan pesantren. 
 
Dialektika Pesantren dan Dunia Akademik: Upaya Membangun Paradigma 
Integratif 

Harus diakui ketika pesantren tidak ada hasrat bersua dengan modernitas 
dan hanya berkutat mempertahankan identitas dan otentisitas tradisinya pada 
wilayah domestik, ia seakan memperlihatkan dirinya bagaikan bangunan yang tak 

 
13 Andree Faillard, NU Vis-a-Vis Negara: Pencarian Isi, Bentuk, dan Makna (Yogjakarta: LkiS, 1999), 
344. 
14 Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kiai dan Visinya Mengenai Masa depan 
Indonesia (Jakarta: LP3ES, 2011), 266. 
15 Taufik Adnan Amal, “Fazlur Rahman dan Usaha-Usaha Neo-Modernisme Islam Dewasa Ini”, 
dalam Fazlur Rahman, Metode dan Alternatif Neo-Modernisme Islam, terj.. Taufik Adnan Amal (Bandung: 
Mizan, 1994), 20. 



Shava Oliviatie, et.al 

  Volume 15, Nomor 1 (Februari 2025)  227 
 

pernah kunjung berubah (stagnan). Fenomena tersebut memancing sentimentil M. 
Dawam Raharjo dengan “menuduh” pesantren sebagai lembaga yang kuat dalam 
mempertahankan keterbelakangan dan ketertutupan.16 

Posisi yang demikian, ada benarnya manakala melihat hasil pembentukan 
terhadap watak tradisi keilmuan pesantren di dalam membaca tradisi yang 
dimilikinya (culture home), yakni tidak ada keberanian yang luar biasa untuk sekedar 
membaca nash (teks) dengan menggunakan berbagai disiplin keilmuan dari produk 
modernitas, baik social and natural sciencies, ataupun humanities, eronisnya keilmuan itu 
selama ini justru dianggap berada di luar wilayah ulum al-din. Dalam dataran yang 
lebih luas, dalam hal ini kajian terhadap Islam pernah disinggung oleh Amin 
Abdullah dalam diskusi CRCS-UGM-MYIA di Gedung Pasca UGM dengan 
mengatakan;17 

….Although the door to interpretation (ijtihad) has been opened—and many also 
believe that in fact it was never closed, it still remains `ulum al-din, and especially 
the sciences of fiqh and kalam still do not dare to approach, let lone enter that 
door that is always open. Explicitly, the science of fiqh, which influences the 
perspective and social order of institutions in Muslim societies, holds back from 
touching on or entering into dialogue with the new sciences that appeared in the 
18th and 19th centuries like anthropology, sociology, cultural studies, psychology, 
philosophy and so on. 

 
“….Meskipun ijtihad telah dibuka-- banyak juga yang berpendapat bahwa 
sebenarnya pintu ijtihad tidak pernah ditutup-- tetapi tetap saja ‘ulum al-din, 
khususnya ilmu Syari’ah atau ilmu-ilmu fikih tidak dan belum berani 
mendekati, apalagi memasuki pintu yang selalu terbuka tersebut. Tegasnya, 
ilmu-ilmu fikih yang berimplikasi pada tatanan pranata sosial dalam 
masyarakat muslim belum berani dan selalu menahan diri untuk 
bersentuhan dan berdialog langsung dengan ilmu-ilmu baru yang muncul 
pada abad ke 18-19, seperti antropologi, sosiologi, budaya, psikologi, filsafat 
dan seterusnya.” 
 

Untuk itu menjadi tidak bisa dihindari oleh pesantren adalah menjinakkan 
“tuduhan” terhadapnya. Di sisi yang lain, berkembangnya persoalan sosial 
masyarakat yang dinamis dan akseleratif, mengharuskan pesantren harus dapat survive 
dalam merespon setiap persoalan-persoalan yang ada. Oleh karenanya, sebuah 
keniscayaan dalam pembacaan terhadap tradisi adalah dengan menghadirkan 
refrensial akademis. Refrensial yang di maksud adalah upaya penyempurnaan atas 
berbagai space kosong yang sudah seharusnya dijamah. Motif rekontruksi difahami 
berdasarkan pola relasi keilmuan yang ada di pesantren selama ini masih menganut 

 
16 Dawam Rahardjo, “Dunia Pesantren dalam Peta Pembaharuan”, dalam Pesantren dan Pembaharuan, 
ed. Dawam Raharjdo, cet. ketiga (Jakarta: LP3ES, 1985), 1. 
17 M. Amin Abdullah, Islamic Studies, Humanities and Social Sciences: An Integrated-Interconected Perspective, 
makalah dalam diskusi CRCS-UGM-MYIA di Gedung Pasca UGM pada 18 Desember 2006, hal. 3. 



Hermeneutika Fiqh: Gagasan Epistemologi Pesantren 

228  KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 
 

faham single entity. Faham yang mengklaim bahwa bangunan keilmuan yang diyakini 
sebagai jawaban terhadap seluruh problem kemanusiaan.  

Padahal keilmuan itu tidak bisa berdiri sendiri secara terpisah (separated 
entities), apalagi angkuh tegak kokoh sebagai yang tunggal (single entity). Namun 
keilmuan antara satu dengan lainnya saling berangkulan dan bertegur sapa, baik itu 
pada level filosofis, materi, strategi atau metodologinya. Sebaliknya, rasa superior, 
eksklusifitas, pemilahan secara dikotomis terhadap bidang-bidang keilmuan yang 
dimaksud hanya akan merugikan diri sendiri, baik secara psikologis maupun secara 
ilmiah akademis. Betapapun setiap orang ingin memiliki pemahaman yang lebih utuh 
dan komprehensif, bukannya pemahaman yang parsial dan reduktif. Mengkaji satu 
bidang keilmuan dengan memanfaatkan bidang keilmuan lainnya itulah integrasi. 

Tentu saja integrasi pesantren ke dalam refensial akademis tidak boleh 
menyisahkan ketegangan, melainkan meleburkan dan melumatkan yang satu ke 
dalam yang lainnya, baik dengan cara meleburkan sisi normativitas-sakralitas 
keberagamaan secara menyeluruh ke dalam wilayah “historisitas-profanitas”, atau 
sebaliknya. Upaya tersebut adalah uasaha meramu kompleksitas bangunan keilmuan, 
baik keilmuan agama (termasuk agama Islam dan agama-agama yang lain), keilmuan 
sosial, humaniora, maupun kealaman yang masing-masing tidak dapat berdiri 
sendiri.18 Pendek kata, kompleksitas tersebut mesti saling bercumbu, andai terjadi 
ketegangan diantaranya, mesti sebatas rangsangan-rangsangan agar hasrat dari 
masimg-masing keilmuan tersebut dapat terkumpul guna mengisi space-space yang 
masing kosong. 

Dengan menghadirkan kemesraan keilmuan pesantren yang dicumbui oleh 
refrensial akademis pada gilirannya akan mengantarkan pada prinsip kaidah yang 
populer yakni al-muhafazah ’ala al-qadim al-salih wa al-ahdu bi al-jadid al-aslah. 
(memelihara [mempertahankan] tradisi yang baik, dan mengambil sesuatu yang baru 
[modernitas] yang lebih baik). Artinya, tradisi sebagai sesuatu yang telah lama 
diterapkan di pesantren tidak perlu ditinggalkan begitu saja, hanya saja perlu 
disinergikan agar mampu berdialog dengan diruang akademis yang dibalut oleh 
modernitas, meminjam bahasanya Khalid Aboe El-Fadl, nilai-nilai modern tidak 
selalu dicapai dengan bergerak ke depan, terkadang nilai-nilai itu dapat diraih dengan 
kembali ke tradisi.19  

Keberadaan pesantren dalam menghadirkan sapa terhadap keilmuan-
keilmuan lain (baca: akademis) di dalam menghadapi perubahan sosial dan kemajuan 
masyarakat begitu jelas hadir di perhelatan akbar yang diselengarakan pondok 
pesantren Darussalam Watucongol, Muntilan, Jawa Tengah dipenghujung tahun 
1988. Di sela-sela Muktamar RMI (Rabitah al-Ma’had al-Islamiyah) sebuah forum 
tentang kitab kuning, KH. Abdurahman Wahid dan KH. M.A. Sahal Mahfudh 
berusaha menggusur pembacaan kitab kuning pola lama yang bertumpu pada 

 
18 M. Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi Pendekatan Integratif-Interkonektif, (Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 2006), vii – viii. 
19Khaled M. Abou El-Fadl, Selamatkan Islam, 27-29. 



Shava Oliviatie, et.al 

  Volume 15, Nomor 1 (Februari 2025)  229 
 

qauliyah yang sekedar menghasilkan pertimbangan aspek legal-formal, halal-haram 
dengan pembaharuan metodologis. Pada kesempatan tersebut beliau menyampaikan 
seperti yang dirilis Ahmad Baso; 

Reaktualisasi kandungan (istiyaq al-muhtawayat) kitab kuning dapat 
dilakukan melalui dua jalur penggarapan. Pertama, penggarapan 
melalui jalur pengembangan wawasan kesejarahan atas kandungan 
kitab kuning. Kedua, dengan cara penggarapan melalui 
kontemporenisasi (ta’ashir) kandungan. Pengembangan wawasan  
kesejarahan dilakukan dengan menghidupkan kembali perhatian 
kepada latar belakang budaya dan peradaban yang mendukung kitab 
kuning masa lalu.20 
Kitab kuning sebagai referensi ilmiah bagi pesantren seharusnya lebih 
merupakan garis mendatar yang memberikan konsep-konsep 
pendekatan terhadap masalah-masalah ritual maupun sosial. Dalam 
hal ini, peningkatan kajian kitab kuning sebagai sumber pendekatan 
masalah, dapat diupayakan dengan metode muhazarah yang tidak 
hanya sekedar mencari jawaban atas masalah global yang sering tidak 
diperhitungkan implikasinya dengan aspek-aspek lain yang berkaitan, 
seperti bahtsul masa’il dibeberapa pesantren. Namun, lebih dari itu, 
munazarah dimaksud dimodifikasi sedemikian rupa, agar dapat 
menyusun konsep-konsep aktual yang menjadi rujukan yang 
memadai bagi permasalahan sosial yang berkembang, sehingga pada 
gilirannya akan terjadi perubahan wawasan dari yang bersifat tekstual 
menjadi kontekstual.21 

 
Bahkan jauh kebelakang, tokoh pendidikan Ki Hajar Dewantara pada tahun 

1928 dalam media Taman Siswa, Wasita yang berjudul Systeem Pondok dan Asrama 
itulah Systeem Nasional, secara kritis mengingatkan kembali tentang keilmuan 
pesantren dengan menyebut, “Pada jaman sekarang pesantren itu hanya dibuat 
pengajaran agama saja, tetapi pada jaman asrama guru itu tidak cuma rumah 
pengajaran agama saja, tetapi juga rumah pengajaran rupa-rupa ilmu, yaitu ilmu alam, 
falakia, ilmu hukum, bahasa, filsafat, seni, keprajuritan dan pengetahuan yang dulu 
sudah dipelajari oleh kaum terpelajar.”22 Sangat beralasan apa yang diingatkan oleh 
Ki Hajar Dewantara tentang keilmuan pesantren tersebut, hal itu karena Ki Hajar 
Dewantara begitu berambisi menempatkan pesantren sebagai tipe ideal pendidikan 
Nasionalis23 sebagai perlawanan terhadap pendidikan kolonialis pada saat itu. 

 
20 Ahmad Baso, NU Studies: Pergolakan Pemikiran antara Fundamentalisme Islam dan Fundamentalisme Neo-
Liberal (Jakarta: Erlangga, 2006), 41. 
21 Ibid. 
22 Ahmad Baso, Pesantren Studies: Buku Kedua, Kosmopolitanisme Peradaban Kaum Santri di Masa Kolonial 
(Jakarta: Pustaka Afid, 2012), 31. 
23 Kenji Tsuchiya, Demokrasi dan Kepemimpinan: Kebangkitan Gerakan Taman Siswa, terj. H.B. Jassin 
(Jakarta: Balai Pustaka, 1992),  153-154. 



Hermeneutika Fiqh: Gagasan Epistemologi Pesantren 

230  KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 
 

Sayangnya upaya yang dirilis oleh keilmuan pesantren tersebut terasa 
terabaikan. Sebaliknya gagasan-gagasan tersebut justru menjadi cetakan manuskrip 
yang bersemayam diperpustakaan tanpa ada usaha merealisasikan kecuali sebagian 
kecil dari beberapa pesantren. Untuk itu, saatnya merangkai kembali apa yang sudah 
pernah dirilis sebagai pompa mengantarkan kepada paradigma integrasi-interkoneksi 
keilmuan menjadi sebuah keniscayaan untuk menyapa kalangan pesantren dengan 
harapan analisis dan kesimpulan dari pembacaan terhadap nash (teks) keagamaan bisa 
lebih dialektis dan konprehensif, serta akomodatif terhadap perubahan maupun 
perkembangan masyarakat.  
 
Hermeneutika Fiqh Sebagai Epistemologi Pesantren 

Dalam perkembangan epistemologi keilmuan Islam, fiqh merupakan disiplin 
yang paling representatif dalam menunjukkan bagaimana teks-teks wahyu 
bertransformasi menjadi sistem pengetahuan dan praktik sosial. Di pesantren, fiqh 
tidak semata-mata dipahami sebagai hukum normatif yang mengatur halal dan 
haram, melainkan sebagai instrumen epistemik untuk memahami realitas sosial dari 
perspektif ilahiah. Hal ini selaras dengan pandangan Wael B. Hallaq yang 
menegaskan bahwa shari‘a bukanlah hukum positif, melainkan tatanan moral yang 
menghubungkan manusia dengan Tuhan melalui praktik sosial yang 
berkesinambungan.24 Dengan demikian, hermeneutika fiqh menjadi kunci dalam 
membaca teks hukum sebagai struktur makna yang terbuka terhadap perubahan 
historis dan sosial. 

Hermeneutika fiqh dalam konteks pesantren perlu ditempatkan dalam 
kerangka epistemologi integratif—yakni upaya memadukan antara naql (wahyu) dan 
‘aql (rasio), antara otoritas teks dan dinamika realitas.25 Pendekatan ini sejalan dengan 
gagasan tafaqquh fi al-din yang tidak berhenti pada pemahaman literal teks, tetapi 
melibatkan interpretasi moral dan sosial yang berorientasi pada kemaslahatan. Amin 
Abdullah menegaskan pentingnya paradigma integratif-interkonektif yang 
memadukan ilmu-ilmu keislaman dengan ilmu sosial-humaniora untuk menciptakan 
pembacaan agama yang kontekstual.26 Dalam konteks ini, hermeneutika fiqh 
menjadi mekanisme epistemik untuk menjaga keberlangsungan tradisi sekaligus 
menafsir ulangnya dalam konteks modernitas. 

Krisis epistemik dalam dunia Islam modern, menurut Talal Asad, bermula 
ketika hukum Islam direduksi menjadi perangkat legal-formal yang terpisah dari 
dimensi etis dan moralnya.27 Pesantren, dengan tradisi keilmuan turats-nya, justru 

 
24 Wael B. Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament (New York: 
Columbia University Press, 2013), 29. 
25 Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam (Lahore: Sh. Muhammad Ashraf, 
1986), 121. 
26 M. Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif (Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 2006), 45. 
27 Talal Asad, Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity (Stanford: Stanford University 
Press, 2003), 205. 



Shava Oliviatie, et.al 

  Volume 15, Nomor 1 (Februari 2025)  231 
 

menyimpan potensi untuk mengembalikan fiqh kepada ruh etik dan spiritualnya. Di 
sinilah hermeneutika fiqh berperan sebagai sarana revitalisasi epistemologi 
tradisional agar tidak terjebak dalam formalisme hukum yang steril dari nilai-nilai 
kemanusiaan. Proses penafsiran di pesantren yang menekankan sanad keilmuan, 
adab al-bahts wa al-munazarah, dan musyawarah kolektif dalam bahtsul masail 
sebenarnya merupakan praktik hermeneutik yang khas, karena selalu melibatkan 
dialog antara teks, konteks, dan otoritas penafsir. 

Dalam kerangka hermeneutik ini, fiqh di pesantren dapat dipahami sebagai 
discursive tradition—meminjam istilah Asad—yang hidup melalui praktik interpretatif 
yang terus diperbarui.28 Dengan kata lain, fiqh bukanlah hasil akhir, tetapi proses 
penalaran berkelanjutan yang mempertahankan kesinambungan tradisi sambil 
membuka ruang bagi inovasi kontekstual. Pesantren, melalui mekanisme transmisi 
kitab kuning, berperan sebagai laboratorium epistemologis tempat terjadinya dialog 
antara teks normatif dan realitas sosial umat. Proses ini menegaskan bahwa 
interpretasi hukum Islam tidak pernah bebas nilai, melainkan berakar dalam struktur 
sosial, politik, dan budaya yang melingkupinya. 

Hermeneutika fiqh di pesantren juga memiliki dimensi praksis. Seperti 
dikemukakan oleh KH. M. A. Sahal Mahfudh melalui konsep fiqh sosial, hukum Islam 
harus dilihat sebagai instrumen etis untuk menjawab persoalan-persoalan aktual 
masyarakat.29 Pendekatan ini menekankan pada maqasid al-shari‘ah sebagai horizon 
interpretatif, bukan sekadar pada teks normatif. 

Dengan demikian, fiqh tidak berhenti pada kategorisasi hukum, tetapi 
menjadi kerangka moral yang membimbing pembentukan kebijakan publik, 
ekonomi, pendidikan, dan relasi sosial. Dalam konteks inilah, hermeneutika fiqh 
menjadi metodologi yang memungkinkan pesantren berperan aktif dalam diskursus 
keadilan sosial dan kebangsaan. 

Dalam perspektif hermeneutika filosofis, sebagaimana dikembangkan oleh 
Hans-Georg Gadamer, pemahaman selalu merupakan hasil “fusi cakrawala” (fusion 
of horizons) antara teks dan pembaca.30 Analogi ini sangat relevan untuk menjelaskan 
dinamika fiqh di pesantren, di mana teks klasik (turats) tidak dimaknai sebagai 
monumen masa lalu, tetapi sebagai teks hidup yang senantiasa ditafsirkan ulang oleh 
santri dan kiai sesuai dengan konteks zaman. Setiap pembacaan baru terhadap kitab 
kuning merupakan peristiwa hermeneutik yang mempertemukan horizon 
normativitas syariah dengan horizon historisitas kehidupan kontemporer. 

Dalam situasi modernitas yang ditandai oleh fragmentasi pengetahuan dan 
sekularisasi hukum, hermeneutika fiqh menjadi jembatan epistemologis untuk 

 
28 Ibid., 214. 
29 M. A. Sahal Mahfudh, Fiqh Sosial: Upaya Konkretisasi Nilai-Nilai Syariah (Yogyakarta: LKiS, 1994), 
17. 
30 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, trans. Joel Weinsheimer and Donald G. Marshall 
(London: Continuum, 2004), 302. 



Hermeneutika Fiqh: Gagasan Epistemologi Pesantren 

232  KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 
 

mempertahankan otoritas moral Islam dalam ruang publik.31 Khaled Abou El-Fadl 
menegaskan bahwa fiqh yang otoritatif adalah fiqh yang mendengarkan “suara moral 
Tuhan” melalui akal dan hati nurani manusia.32 Oleh karena itu, pesantren perlu 
membangun tradisi keilmuan yang tidak hanya mengajarkan teks hukum, tetapi juga 
menumbuhkan kesadaran etis dan empatik dalam penalaran hukum. Di sini, 
hermeneutika fiqh berfungsi sebagai disiplin reflektif yang memastikan bahwa 
keputusan hukum tidak kehilangan dimensi kemanusiaannya. 

Lebih lanjut, hermeneutika fiqh yang diintegrasikan dengan metodologi ilmu 
sosial dapat memperkuat daya analisis hukum Islam dalam membaca realitas 
kontemporer seperti isu lingkungan, kesetaraan gender, dan ekonomi berkeadilan. 
Pendekatan ini mengingatkan pada pandangan Fazlur Rahman tentang double 
movement—yakni gerak bolak-balik antara teks dan konteks—yang memastikan 
hukum Islam tetap dinamis dan progresif.33 Dalam konteks pesantren, pola ini dapat 
dioperasionalkan melalui riset-riset interdisipliner yang menempatkan fiqh sebagai 
sumber etika sosial, bukan sekadar norma legal. 

Hermeneutika fiqh kontemporer juga menuntut rekonstruksi kurikulum 
pesantren agar mampu memadukan studi usul al-fiqh klasik dengan pendekatan 
hermeneutik modern. Reformasi epistemologis ini diperlukan agar pesantren tidak 
hanya menjadi institusi reproduksi teks, tetapi juga pusat inovasi intelektual Islam 
yang responsif terhadap tantangan global. Melalui penguatan tradisi penelitian, 
pesantren dapat menjadi ruang produksi pengetahuan yang mempertemukan turats 
dan sains modern dalam satu ekosistem epistemik yang dialogis. 

Dari pembacaan di atas, akhirnya hermeneutika fiqh berfungsi sebagai 
jantung pembaruan epistemologi pesantren. Ia menjamin keberlanjutan tradisi 
sambil membuka ruang bagi rasionalitas modern untuk berpartisipasi dalam 
pembentukan hukum Islam yang kontekstual dan humanistik. Pesantren yang 
mengadopsi pendekatan hermeneutik ini tidak sekadar melestarikan warisan fiqh 
klasik, tetapi juga menempatkannya dalam orbit ilmu pengetahuan global yang plural 
dan terbuka. Dengan demikian, pesantren akan tetap menjadi sumber otoritas moral 
yang relevan di tengah arus perubahan sosial dan intelektual dunia modern. 

 
Penutup 

Untuk mewujudkan keilmuan pesantren yang dialektis dan konprehensif, 
serta akomodatif terhadap perubahan maupun perkembangan masyarakat sebuah 
catatan dari Gus Mus (KH. Mustafa Bisri) dapat menjadi motivasi, “perubahan akan 
melindas semua, tidak terkecuali kyai mubalig; kyai dukun atau kyai pesantren. 
Tinggal siapa lebih kuat menghadapi semua perubahan itu. Sabda Nabi Muhammad 

 
31 Wael B. Hallaq, Authority, Continuity and Change in Islamic Law (Cambridge: Cambridge University 
Press, 2001), 87. 
32 Khaled M. Abou El-Fadl, Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority and Women (Oxford: 
Oneworld Publications, 2001), 40. 
33 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: University of 
Chicago Press, 1982), 20. 



Shava Oliviatie, et.al 

  Volume 15, Nomor 1 (Februari 2025)  233 
 

SAW, “Al-mu’minu al-qawiyyu khairun wa ahabbu ila Allah min al-mu’min al-da’if” 
(Mukmin yang kuat lebih baik dan lebih disukai Allah Swt. daripada mukmin yang 
lemah) 

Akhirnya, semua kembali pada generasi pesantren saat ini untuk bersikap 
atau tidak. Yang pasti setiap proses yang dilakukan dalam pelestarian tradisi keilmuan 
pesantren akan menentukan esensi pesantren di masa yang akan datang. Maka, tidak 
cukup kebangkitan pesantren hanya bergutat pada jalan yang sama, tanpa mencari 
jalan alternatif lain yang mungkin lebih baik bagi eksistensi. Semoga generasi 
pesantren saat ini menemukan pencerahan melalui bimbingan-Nya agar pesantren 
tidak terkubur dalam kilasan zaman.  

 
DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah,  M. Amin. Islamic Studies di Perguruan Tinggi Pendekatan Integratif-Interkonektif.  
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2006. 

..................................., Islamic Studies, Humanities and Social Sciences: An Integrated-
Interconected Perspective, makalah dalam diskusi CRCS-UGM-MYIA di 
Gedung Pasca UGM pada 18 Desember 2006. 

Amal, Taufik Adnan, “Fazlur Rahman dan Usaha-Usaha Neo-Modernisme Islam 
Dewasa Ini”, dalam Fazlur Rahman, Metode dan Alternatif Neo-Modernisme 
Islam, terj.. Taufik Adnan Amal. Bandung: Mizan, 1994. 

Arkoun, Mohammed, Nalar Islami dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan dan Jalan Baru, 
terj. Rahayu S. Hidayat. Jakarta: INIS, 1994. 

Asad, Talal, Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity. Stanford: Stanford 
University Press, 2003. 

Baso, Ahmad, Pesantren Studies: Buku Kedua, Kosmopolitanisme Peradaban Kaum Santri di 
Masa Kolonial. Jakarta: Pustaka Afid, 2012. 

.................................., NU Studies: Pergolakan Pemikiran antara Fundamentalisme Islam dan 
Fundamentalisme Neo-Liberal. Jakarta: Erlangga. 2006. 

Calder, Norman.”Legal Thought and Jurisprudence,” dalam Jhon L. Esposito The 
Oxford Encylopedia of The Modern Islamic World, vol. 2. 

Dhofier, Zamakhsari, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kiai dan Visinya 
Mengenai Masa depan Indonesia. Jakarta: LP3ES, 2011. 

Djohan Effendi, “Pesantren dan Kampung peradaban: Sebuah Pengantar”, Hasbi 
Indra, Pesantren dan Tranformasi Sosial: Studi atas Pemikiran KH. Abdullah 
Syafi’I dalam bidang pendidikan Islam. Jakarta: Penamadani. 2003.  

El-Fadl, Khaled M. Abou Selamatkan Islam dari Muslim Puritan, terj. Helmi Mustofa. 
Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2006. 

……………………., Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority and Women. 
Oxford: Oneworld Publications, 2001. 

................................, Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, terj. R. 
Cecep Lukman Yasin. Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta, 2004. 

Faillard, Andree, NU Vis-a-Vis Negara: Pencarian Isi, Bentuk, dan Makna. Yogjakarta: 
LkiS, 1999. 



Hermeneutika Fiqh: Gagasan Epistemologi Pesantren 

234  KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 
 

Gadamer, Hans-Georg, Truth and Method, trans. Joel Weinsheimer and Donald G. 
Marshall London: Continuum, 2004. 

Haedari, Amin dkk. Masa Depan Pesantren: dalam Tantangan Modernitas dan Tantangan 
Kompleksitas Global. Jakarta: IRD Press. 2004.  

Hallaq, Wael B., Authority, Continuity and Change in Islamic Law. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2001. 

…………………, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament. 
New York: Columbia University Press, 2013. 

Iqbal, Muhammad, The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Lahore: Sh. 
Muhammad Ashraf, 1986. 

Al-Jabiri, M. Abid, Al-Khitab al-‘Arabi al-Mu’asir. Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah 
al-‘Arabiyah, 1992. 

Mahfud, M. A. Sahal, Fiqh Sosial: Upaya Konkretisasi Nilai-Nilai Syariah. Yogyakarta: 
LKiS, 1994. 

Moosa, Ebrahim, Ghazali & Seni Imajinasi Sufistik, ter. Abdul Kadir Riyadi. Surabaya: 
Imtiyaz, tt.  

Putro, Suadi. Mohammed Arkoun tentang Islam dan Modernitas. Jakarta: Paramadina. 
1998. 

Raharjdo, Dawam (ed) Pesantren dan Pembaharuan (Jakarta: LP3ES. Cet II. 1985. 
Rahman, Fazlur, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: 

University of Chicago Press, 1982. 
Tsuchiya, Kenji, Demokrasi dan Kepemimpinan: Kebangkitan Gerakan Taman Siswa, terj. 

H.B. Jassin. Jakarta: Balai Pustaka, 1992. 
Van Bruinessen, Martin. Kitab Kuning: Pesantren dan Tarekat. Bandung: Mizan. 1997. 
 
 


