MENGENAL RAGAM PENDEKATAN, METODE, DAN CORAK
DALAM PENAFSIRAN AL-QUR’AN

Kusroni
Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah
Email: kusroni87@live.com

Abstrak

Tulisan ini mencoba memaparkan ragam pendekatan yang telah digunakan oleh para
ulama dalam menafsirkan al-Qur’an sejak periode klasik hingga modern-kontemporer.
Berbagai penggunaan istilah dalam Ulum al-Qur’an, seperti, pendekatan, metode, dan
corak, yang kadang terkesan tumpang tindih dan rancu, juga akan dipetakan dan
dijelaskan disertai dengan keterangan beberapa kitab terkait. Tulisan ini menggunakan
tipologi yang dibuat oleh Abdullah Saeed, yang membagi pendekatan tafsir klasik ke
dalam empat jenis, 1) pendekatan berbasis linguistik, 2) pendekatan berbasis logika, 3)
pendekatan berbasis tasawuf, dan 4) pendekatan berbasis tradisi/riwayat. Kemudian ia
mengembangkan gagasan mengenai penekanan pada pendekatan kontekstual, terutama
ketika menafsirkan ayat-ayat etika-hukum.

Kata kunci: pendekatan, corak, metode, tafsir al-Qur’an.

Pendahuluan

al-Qur’an menduduki posisi penting dalam kehidupan umat Islam. Sedangkan
kebutuhan mereka untuk memahami dan mengamalkan al-Qur’an tidak dapat dipisahkan
dari tafsir. Karena itu, kitab-kitab tafsir selalu bermunculan dari masa ke masa untuk
memenuhi kebutuhan umat.

Terdapat berbagai pendekatan, metode dan corak kecenderungan dalam tafsir al-
Qur’an. Istilah-istilah tersebut sering digunakan secara bergantian, tumpang-tindih, serta
tidak digunakan secara mapan. Sebagian ulama menyebut metode penafsiran ada dua, yakni
metode penafsiran dengan riwayat serta dengan ra’yu. Ada sebagian penulis menyebut
beberapa metode penafsiran, yang oleh penulis lain tidak disebut sebagai metode, melainkan
kecenderungan (ittijah), seperti tafsir fighi, falsafi, ‘ilmi, ijtima’j, dan lain sebagainya.
Berangkat dari kerancuan tersebut, tulisan ini bermaksud menjelaskan persoalan pendekatan,

metode penyajian, serta beragam corak dalam diskurus tafsir al-Qur’an.

Ragam Pendekatan dalam Penafsiran al-Qur’an

jurnal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH



Abdullah Saeed mencatat ada empat pendekatan tradisional yang digunakan
dalam penafsiran al-Qur’an: pendekatan berbasis linguistik, pendekatan berbasis
logika, pendekatan berbasis tasawuf, dan pendekatan riwayat.! Saced menambahkan,
bahwa, secara alamiah, banyak hal yang tumpang tindih dalam pendekatan-pendekatan
di atas, yang kemudian memunculkan pertanyaan mana yang lebih dominan dalam satu
karya tafsir al-Qur’an. Menurutnya, pendekatan-pendekatan ini disuguhkan untuk
kepentingan analisis saja.?

Masih menurut Saeed, meskipun ada berbagai pendekatan yang berbeda, namun
ada kesamaan yang jelas mengenai pentingnya memahami teks-teks al-Qur’an -terutama
teks hukum dan semi hukum- secara literal. Pendekatan literal ini berdasarkan pada
analisis filologis terhadap teks dan mengikuti riwayat yang dikumpulkan, dalam bentuk
hadis atau pendapat para ulama masa lalu. Namun, Saeed menyayangkan fakta bahwa
pendekatan ini tidak menekankan pemahaman akan pentingnya mempetimbangkan
konteks makro® al-Qur’an yang asli, atau mengidentifikasi bagaimana al-Qur’an relevan
dengan konteks itu* Melihat kenyataan ini, Saced kemudian mengusulkan pentingnya
pendekatan kontekstual dalam diskursus tafsir al-Qur’an.

Pada umumnya, seorang mufasir tidak hanya berpegang pada satu pendekatan
saja ketika menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an. Kecuali pendekatan mistis, ketiga
pendekatan lainnya hampir selalu terlibat dalam karya-karya tafsir klasik dengan
proporsi yang beragam. Secara ekslusif, pendekatan berorientasi mistis banyak
dipraktekkan oleh para mufasir dari kalangan sufi> dan shi’ah.® Sementara itu, kategori
lain membagi pendekatan hanya menjadi dua saja, yakni pendekatan berbasis riwayat
dan pendekatan berbasis pada ra’yu’ dengan pengertian ra’yu sebagai segala
pertimbangan selain riwayat.

Pemaparan tulisan ini berdasarkan pada tipologi yang dibuat oleh Abdullah

Saeed, yang membagi pendekatan tafsir al-Qur’an klasik ke dalam empat bentuk, dan

! Abdullah Saeed, a/-Qur’an Abad 21 Tafsir Kontekstual (Bandung: Mizan, 2016), 30

2 Ibid., 31

3 “Konteks Makro” merujuk kepada konteks al-Qur’an secara sosial, politik, kultural, ekonomi,
intelektual pada awal abad ke-7 M. di jazirah Arab (khususnya Makkah dan Madinah).

4 Abdullah Saeed, a/-Qur’an Abad 21 ,... 31

> Manna Khalil al-Qatttan, Studi Ilmu-ilmu Qur’an (Jakarta: Litera AntarNusa, 2001), 495

® Yunus Hasan Abidu, Tafsir Al-Qur’an (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007), 168., lihat juga dalam
Abdullah Saeed, al-Qur’an Abad 21,... 33

7 Muhammad bin Salih al-‘Uthaimin, Syarh Muqgaddimah Usul al-Tafsir, (Riyad: Darul Minhaj, 1432
H), 159

Volume 9, Nomor 1 Februari 2019



ditambah satu pendekatan yang berkembang di era modern-kontemporer, yaitu

pendekatan kontekstual.

Pendekatan Linguistik.

Penggunaan pendekatan linguistik atau kebahasaan memiliki alasan yang kuat,
mengingat al-Qur’an merupakan pesan-pesan Allah yang dikemas dalam media bahasa.
Cara paling mendasar untuk memecahkan pesan-pesan tersebut adalah
mencocokkannya dengan pengetahuan kebahasaan yang secara konvensional telah
berlaku dalam kehidupan bangsa Arab. Tanpa bahasa Arab, tak ada yang dapat
dipahami dari al-Qur’an.!

Menggunakan pengetahuan kebahasaan untuk menafsirkan al-Qur’an bukan
berarti selalu memaknai setiap kata dan kalimat-kalimatnya secara harfiah (literal).
Orang Arab mengenal mantug (makna tersurat) dan marthum (makna tersirat), sehingga
pemahaman tidak harus didapat dari kata-kata yang tertulis. Seperti dalam bahasa lain,
sebagian lafaz dalam bahasa Arab kadang juga memiliki makna Aagigi (literal) dan
sekaligus majazi (metafor). Dalam konteks makna hagigi, sebuah lafaz ada
kemungkinan memiliki makna syar’7 (legal), ‘urf (konvensional) dan atau /ughawi
(etimologis) sekaligus. Secara literal, kata tangan bermakna salah satu anggota badan,

tapi secara metafor, tangan juga bisa bermakna kekuasaan (qudrah).?

Pendekatan Berbasis Logika

Ketika suatu lafaz memiliki banyak alternatif makna, mana yang akan dipilih
untuk diterapkan dalam memahami suatu ayat? Agar dapat menjawabnya, seorang mufasir
harus mengaktifkan seluruh daya pikirnya (jjtihad). Apa yang dilakukan oleh kelompok
Mu’tazilah, yang gemar mengalihkan makna literal ayat menuju makna metafornya, atau
yang biasa disebut dengan istilah ta’wil, tidak lain hanyalah usaha untuk menjatuhkan
pilihan makna yang dianggap paling tepat di antara alternatif makna yang tersedia dalam
khazanah bahasa Arab berdasarkan suatu indikator (qarinah). Misalnya makna harfiah al-
Qur’an yang dalam kacamata suatu mazhab teologis berimplikasi pada penyematan sifat

makhluq kepada Allah SWT (antropomisme/zasybih). Barangkali inilah salah satu bentuk

' Ata’ bin Khalil, a/-Taisir fi Usul al-Tafsir, (Beirut: Dar al Ummah, 2006), 32
2 Jalal al-Din Abd al-Rahman al-Suyuti, a/-ltgan £i ‘Ulum al-Qur’an, (Beirut: Dar al Fikr, 2008), 306

BEENN jummal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH



pendekatan tafsir berbasis logika yang dipraktekkan dalam tradisi tafsir. Di sini kita dapat
menyaksikan pertalian antara pendekatan bahasa dengan logika. Tidak heran jika secara
tradisional, penafsiran kebahasaan, seperti 7afsir Jalalain, tercakup pula dalam kategori
tafsir bi al- ra’yi.

Pendekatan logika kadang juga sering dihubungkan dengan kecenderungan
untuk menghubungkan al-Qur’an dengan ilmu pengetahuan atau menjelaskan hal-hal
gaib yang tidak bisa dinalar dengan cara tertentu, sehingga tidak bertentangan dengan
sains modern. Muhammad Abduh misalnya, memaknai batu-batu dari sijji/ yang

dibawa oleh burung-burung Ababil sebagai mikrobia atau virus pembawa penyakit.?

Pendekatan Berbasis Tasawuf

Seorang mufasir yang mendekati al-Qur’an secara mistis melihat ayat-ayat al-
Qur’an sebagai simbol atau isyarat, merujuk pada perkara yang melampaui makna
kebahasaannya. Dengan kata lain, menurut para pengguna pendekatan ini, al-Qur’an
memiliki dua tingkat makna, yakni makna lahir dan makna batin.>* Makna lahir al-
Qur’an adalah makna kebahasaan yang dibahas oleh para mufasir pada umumnya,
sedangkan makna batin adalah pesan tersembunyi di balik kata-kata. Makna ini hanya
bisa ditangkap melalui penyingkapan (kashfj yang dialami oleh mereka yang
melakukan latihan mental sampai tingkat tertentu hingga Allah memberinya
pengetahuan yang bersifat intuitif.* Contoh prakteknya, terkait dengan firman Allah [ ()
oAl am s < J5l], menurut Sahl al-Tustari, makna lahir dari “awwala bait” adalah
bangunan pertama yang didirikan untuk beribadah, yakni Ka’bah. Sedangkan makna
batinnya adalah Rasulullah saw. Akan beriman kepada beliau siapa saja yang Allah
telah menetapkan tauhid di dalam hatinya. Adapun kecenderungan teoritis dalam

tafsir-tafsir kaum sufi, termasuk kategori ra’yu.

Pendekatan Berbasis Tradisi (Riwayah).

! Muhammad Husain al-Dhahabi, ‘/lm al-Tafsir (ttp: Dar al-Ma’arif, tt), h. 67., lihat juga al-‘Uthaimin,
Sharh Mugaddimah Usul al-Tafsir (Riyad: Dar al-Minhaj, 1432 H), 160

2 Lihat dalam Abd al-Majid Abd al-Salam al-Muhtasib, [ttijahat al-Tafsir fi al-Asr al-Rahin (Aman:
Maktabah al-Nahdhah al-Islamiyah, 1982), 267

3 Muhammad Husain al-Dhahabi, ‘/lm al- Tafsir (ttp: Dar al-Ma’arif, tt), 72

4 Muhammad Husain al-Dhahabi, Penyimpangan-penyimpangan dalam PenafSiran al-Qur’an (Jakarta:
PT. RajaGrafindo Persada, 1993), 92

Volume 9, Nomor 1 Februari 2019 m



Riwayat, khususnya hadis Nabi saw, memiliki peranan penting dalam tafsir
tradisional. Riwayat dari Rasulullah saw berperan dalam menjelaskan makna al-Qur’an
yang global, mengkhususkan hal yang umum, membatasi hal yang mutlak. Riwayat
juga menjadi sumber informasi tentang kondisi spesifik yang melatarbelakangi
turunnya ayat al-Qur’an (sabab al-nuzul) yang penting dalam memahami lingkup
masalah yang dicakup oleh suatu ayat.! Pengetahuan tentang ayat-ayat yang mansukh
tak lepas pula dari peranan riwayat dalam penafsiran al-Qur’an.

Para ahli tafsir klasik juga memakai penjelasan yang bersumber dari para
sahabat dan sebagian tabi’in,?> sekalipun mereka sadar, besar kemungkinan apa yang
diriwayatkan itu merupakan ijtihad (ra’yu) sejauh bukan merupakan 7jma’ mereka.
Tidak mengherankan jika di antara mereka yang dinukil penafsirannya itu sering
muncul perbedaan pendapat. al-Tabari sendiri, selaku penyusun kitab tafsir b7/ ma’thur
paling masyhur, sering mengaktifkan ra’yirnya dalam mentarjih satu pendapat yang
dianggapnya benar, seperti saat membahas makna “kursiy’, dengan memperhatikan
kesesuaiannya dengan kalimat-kalimat sebelumnya, dan dengan menghadirkan
ungkapan-ungkapan orang Arab, al-Tabari lebih memaknainya dalam arti pengetahuan

(‘ilmu) yang didasarkan pula pada salah satu riwayat dari Ibnu ‘Abbas ra.3

Pendekatan Kontekstual.

Pendekatan ini didasarkan pada pandangan bahwa, lafaz-lafaz al-Qur’an
diturunkan untuk menjawab persoalan-persoalan spesifik yang dihadapi oleh Nabi saw
dan para sahabat di lingkungan mereka dan pada waktu hidup mereka. Terdapat jarak
waktu yang sangat jauh antara masa itu dengan hari ini. Persoalan-persoalan yang
dihadapi oleh umat manusia sudah jauh berbeda, realitas kehidupan manusia pun sudah
tidak lagi sama. Oleh karenanya, aturan-aturan hukum yang secara literal ada di dalam
al-Qur’an dianggap terikat dalam konteks tertentu, tidak bisa diaplikasikan lepas dari
konteksnya. Padahal sebagai wahyu terakhir, al-Qur’an harus senantiasa salih likulli
zaman wa makan. Untuk itu, pendekatan ini memandang bahwa petunjuk al-Qur’an
tidak cukup hanya dicari di dalam teks. Harus ada usaha untuk memahami konteks

sejarah saat mana al-Qur’an itu diturunkan, baik keadaan sosial, politik, ekonomi,

! Muhammad Ali al-Hasan, Pengantar llmu-Ilmu al-Qur’an (Bogor: Pustaka Thariqul Izzah, 2007), 57
2 Ibnu Taimiyah, Mugaddimah 1i Usul al-Taf$ir dalam al-*Uthaimin, Syarh Muqgaddimah, .. 156.
3 Muhammad bin Jarir al-Tabari, Taf3ir al-Tabari, Vol. IV, (Giza: Dar Hijr, 2001), 540

jurnal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH



budayanya, dan lain sebagainya.! Persoalan spesifik yang ingin dipecahkan oleh tiap-
tiap hukum dalam al-Qur’an pada konteks tersebut juga harus dipahami; alasan
pemberlakuan hukum (ratio-legis) al-Qur’an atas suatu kasus harus ditangkap,
selanjutnya alasan tersebut digeneralisasikan dalam bentuk tujuan-tujuan moral-sosial
umum yang kohenren dengan pesan al-Qur’an secara utuh. Tujuan moral-sosial umum
itulah yang kemudian dibawa ke masa kini untuk dituangkan dalam rumusan yang
sesuai dengan keadaan zaman.”? Abdullah Saeed menyebutnya sebagai pendekatan
kontekstual, dan menambahkan perlunya “konteks penghubung”, yakni mempelajari
bagaimana generasi sebelumnya mengembangkan tradisi tafsir dalam konteks
kesejarahan yang membentang antara hari ini dan masa turunnya al-Qur’an.?

Masih menurut Saeed, pemahaman atas teks al-Qur’an secara tekstual sering
gagal melihat pelbagai nilai dan prinsip etis dan moral umum yang hendak ditanamkan
oleh al-Qur’an ke dalam pikiran dan hati orang-orang beriman. Nilai-nilai seperti
keadilan, kejujuran, dan kesetaraan berperan penting dalam penafsiran teks al-Qur’an
dan semestinya diberi perhatian yang memadai.*

Uraian di atas memperlihatkan bahwa pendekatan kontekstual mengasumsikan
adanya nilai-nilai kebajikan yang secara independen eksis dengan sendirinya, tidak
semata ditentukan oleh keputusan hukum secara arbitrer, justru hukum Islam bertumpu
di atas nilai-nilai yang sudah ada itu. Tokoh-tokoh modern-kontemporer yang
tergolong dalam aliran kontekstualis ini diantaranya adalah Fazlur Rahman, dengan
teori double movement-nya, Muhammad al-Talibi dengan konsep a/-tafsir al-maqasidi-
nya, serta Nasr Hamid Abu Zayd dengan konsep al-tafSir al-siyagi, dan beberapa

sarjana kontemporer lain.

Ragam Metode Dalam Penafsiran al-Qur’an
Kata metode berasal dari bahasa yunani “methodos” yang berarti “cara atau
jalan”. Dalam bahasa Inggris kata ini ditulis “method” dan bahasa Arab

menerjemahkannya dengan “tarigaf’ dan “manha;’. Dalam pemakaian Bahasa

! Embrio gagasan ini sebenarnya telah disinggung oleh al-Shatibi (w:790H) dalam karyanya al-
Muwafaqgat. la menyebutnya dengan istilah sabab al-nuzul al-am. Lihat Ibrahim bin Musa al-Shatibi,
al-Muwaftagat, (Penerbit Dar Ibn Affan, 1997), Vol.IV, 154

2 Fazlur Rahman, Islam and Modernity,... 5-7

3 Abdullah Saeed, a/-Qur’an Abad 21,... 15

4 Ibid., 40

Volume 9, Nomor 1 Februari 2019



Indonesia kata tersebut mengandung arti: “cara yang teratur dan berpikir baik-baik
untuk mencapai maksud (dalam ilmu pengetahuan dan sebagainya); cara kerja yang
bersistem untuk memudahkan pelaksanaan suatu kegiatan guna mencapai tujuan yang
ditentukan”.!

Kata tafsir berasal dari bahasa Arab, yaitu fassaara, yufassiru, tafSiran yang
berarti penjelasan, pemahaman, dan perincian. Selain itu, tafsir dapat pula berarti a/-
idlah wa al-tabyin, yaitu penjelasan dan keterangan. Imam al-Zargani mengatakan
bahwa tafsir adalah ilmu yang membahas kandungan al-Qur’an baik dari segi
pemahaman makna atau arti sesuai yang dikehendaki Allah Swt menurut kadar
kesanggupan manusia. Selanjutnya Abu Hayyan, sebagaimana dikutip al-Suyuti,
mengatakan bahwa tafsir adalah ilmu yang didalamnya terdapat pembahasan mengenai
cara mengucapkan lafal-lafal al-Quran disertai makna serta hukum-hukum yang
terkandung didalamnya.? Namun tafsir juga bermakna produk tafsir, atau literatur
tafsir.> Maka metode tafsir adalah cara yang ditempuh untuk melakukan manafsirkan

ayat-ayat al-Qur’an.

Tafsir Tahlili

Kata tahlili berasal dari bahasa Arab halalla-yuhalillu-tahlilan yang berarti
mengurai atau menganalisa. Dengan metode ini, seorang mufasir akan mengungkap
makna setiap kata dan susunan kata secara rinci dalam setiap ayat yang dilaluinya
dalam rangka memahami ayat tersebut dalam secara koheren dengan rangkaian ayat di
sekitarnya tanpa beralih pada ayat-ayat lain yang berkaitan dengannya kecuali sebatas
untuk memberikan pemahaman yang lebih baik terhadap ayat tersebut. Dalam metode
ini, penafsir akan memaparkan penjelasan menggunakan pendekatan dan
kecenderungan yang sesuai dengan pendapat yang dia adopsi.* Pendekatan yang
digunakan bisa pendekatan bahasa, rasio, riwayat maupun isyarat. Contoh literatur
tafsir yang disusun dengan metode ini antara lain: 7afSir al-Tabari, dan Tafsir Ibnu

Kathir.

! Nasruddin Baidan, Metode Penafsiran al-Quran, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 54.

2 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2011), 209-211.

3 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer (Y ogyakarta: LkiS, 2011), 30

4 Samir Abd al-Rahman Rasywani. Manhaj al- Tafsir al-Maudhu’i Ii al- Qur’an al-Karim Dirasah
Nagdiyah (Alepo: Dar al-Multaqa, 2009), 48-49

jurnal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH



Tafsir limali

Mufasir menyebutkan rangkaian ayat al-Qur’an yang panjang, atau sekelompok
ayat al-Qur’an yang pendek, kemudian menyebutkan maknanya secara umum tanpa
panjang lebar maupun terlalu singkat. Dalam hal ini, dia berusaha untuk mengaitkan
antara teks al-Qur’an dengan makna, yaitu mengutarakan makna tersebut dengan
sesekali menyebutkan teks al-Qur’an yang berkaitan dengan makna-makna itu secara
jelas. Di antara kitab tafsir yang disusun dengan cara seperti ini adalah: 7Tafsir Jalalain

karya al-Suyuti dan al-Mabhalli.

Tafsir Muqarin

Tafsir Mugarin adalah upaya yang dilakukan oleh mufasir dalam memahami
satu ayat atau lebih kemudian membandingkan dengan ayat lain yang memiliki
kedekatan atau kemiripan tema tapi redaksinya berbeda, atau memiliki kemiripan
redaksi tapi maknanya berbeda, atau membandingkannya dengan teks hadis Nabi,
perkataan sahabat, dan tabi’in. Termasuk dalam wilayah tafsir Mugarin adalah
mengkaji pendapat para ulama tafsir kemudian membandingkannya, atau bisa berupa
membandingkan antara satu kitab tafsir dengan kitab tafsir lainnya agar diketahui
identitas corak kitab tafsir tersebut. Tafsir Mugarin juga bisa berupa perbandingan teks
lintas kitab samawi (seperti Al Qur’an dengan Injil/Bibel, Taurat atau Zabur).!
Dari penjelasan di atas, nampak jelas sekali bahwa wilayah kajian tafsir Mugarin
sangat luas, objek kajiannya juga beragam, dan macam-macam atau modelnya juga
beragam. Dalam hal ini bisa diklasifikasikan menjadi 4 (empat) model atau macam,
yaitu :

a. Perbandingan antar ayat Al Qur’an (mugaranah bain al ayat Al Qur’an)

Dalam model ini, peneliti melakukan kajian mendalam terhadap ayat-ayat yang

memiliki kemiripan redaksi namun berbeda dalam maknanya, atau memiliki

kemiripan makna/tema tapi redaksinya berbeda. Atau bisa berupa kajian

terhadap ayat yang secara lahiriah bertolak belakang pengertian atau maknanya.

Dalam hal ini peneliti harus merujuk kepada penafsiran-penafsiran para ulama,

kemudian mencari titik temu, solusi, memberikan dukungan atau kritikan,

maupun mencari persamaan dilalah ataupun hikmah-hikmah dibalik kemiripan-

' Fahd Ar Rumi, Buhuth 1i Usul Al -Tafsir wa Manahijuhu, (Maktabah al-Tawbah, 1419 H), 60

Volume 9, Nomor 1 Februari 2019



kemiripan tersebut.

b. Perbandingan antara ayat Al Qur’an dengan teks hadis Nabawi
Dalam model ini, peneliti mengkompromikan antara ayat Al Qur’an dengan
teks hadis yang secara lahiriah nampak bertentangan atau bertolak belakang.

c. Perbandingan pendapat antar mufassir
Dalam model ini, peneliti melakukan kajian mendalam terhadap interpretasi
seorang mufasir kemudian membandingkannya dengan mufasir lain lintas
madzhab, aliran, latar belakang keilmuan, maupun lintas zaman (klasik-
pertengahan-modern-kontemporer).

d. Perbandingan teks Al Qur’an dengan teks-teks kitab samawi
Dalam model ini, peneliti melakukan telaah secara mendalam mengenai satu
tema dalam Al Qur’an kemudian membandingkannya dengan tema sejenis
dalam kitab-kitab samawi (Injil/Bibel, Taurat, Zabur). Dalam proses ini,
peneliti berupaya mencari letak kelebihan Al Qur’an (dalam kapasitasnya
sebagai kitab risalah Nabi terakhir) dari kitab samawi terdahulu, mencari
beberapa penambahan dan penyimpangan ajaran maupun dalam kisah-kisah
kitab samawi terdahulu. Atau bisa juga mencari data yang bertujuan saling

melengkapi atau menafsiri antara al-Qur’an dan kitab-kitab samawi tersebut.!

Tafsir Mawdhu’i

Salah satu model penelitian al-Qur’an adalah model penelitian tematik, bahkan
kajian tematik ini menjadi tren dalam perkembangan tafsir era modern-kontemporer.
Sebagai konsekuensinya, seorang peneliti akan mengambil tema (mawdhu’) tertentu
dalam al-Qur’an. Hal ini berangkat dari asumsi bahwa dalam al-Qur’an terdapat
berbagai tema atau topik, baik terkait persoalan teologi, gender, figih, etika, sosial,
pendidikan, politik, filsafat, seni, budaya dan lain sebagainya. Namun, tema-tema ini
tersebar di berbagai ayat dan surat.

Oleh sebab itu, tugas peneliti adalah mengumpulkan dan memahami ayat-ayat
yang terkait dengan tema yang hendak diteliti tersebut, baik terkait langsung maupun
tidak langsung. Kemudian peneliti melakukan rekonstruksi secara logis dan

metodologis untuk menemukan konsep yang utuh, holistik dan sistematis dalam

! Tbid., hal. 61

jurnal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH



perspektif al-Qur’an. Metode ini diharapkan mampu mengeliminasi gagasan subyektif
penafsir, atau setidak-tidaknya, gagasan ‘ekstra qurani’ dapat diminimalisir
sedemikian rupa, sebab antara ayat satu dengan ayat yang lain yang terkait dengan
tema kajian dapat dianalogkan secara kritis, sehingga melahirkan kesimpulan yang
relatif objektif.!

Singkatnya, metode tafsir maudhu’i adalah memilih salah satu tema yang
dikandung oleh al-Qur’an, kemudian mengumpulkan ayat-ayat dan surat yang
berkaitan dengan tema tersebut layaknya menghimpun bagian-bagian badan yang
terpisah, kemudian mengikatnya satu sama lain, dengan itu terbentuklah gambaran
tema secara utuh sehingga ayat-ayat al-Qur’an akan saling menafsirkan satu sama

lain.2

Ragam Corak Dalam Penafsiran al-Qur’an

Pada abad pertengahan, berbagai corak ideologi penafsiran mulai muncul, yakni
pada masa akhir dinasti Umayyah dan awal dinasti Abbasiyah. Momentum ini
menemukan masa emasnya terutama pada masa pemerintahan khalifah kelima dinasti
Abbasiyah, yaitu Harun al-Rashid (785-809 M). Sang khalifah memberikan perhatian
khusus terhadap perkembangan ilmu pengetahuan. Tradisi ini kemudian dilanjutkan
oleh khalifah berikutnya yaitu al-Makmun (813-830 M). Dunia Islam pada saat itu bisa
jadi merupakan puncak kemajuan dalam peta pemikiran dan pendidikan serta
peradaban, masa ini dikenal dengan zaman keemasan (the golden age)’.

Disisi lain, ilmu yang berkembang di tubuh umat Islam selama periode abad
pertengahan yang bersentuhan langsung dengan keislaman adalah ilmu figh, ilmu
kalam, ilmu tasawuf, ilmu bahasa, sastra dan filsafat. Karena banyaknya orang yang
berminat besar dalam studi setiap disiplin ilmu itu yang menggunakan basis
pengetahuanya sebagai kerangka dalam memahami al-Qur’an, serta mencari dasar yang
melegitimasi teori-teorinya dari al-Qur’an, maka muncullah kemudian tafsir fighj,
tafsir 7’tigadi, tafsir sufi, tafsir 7/mi, tafsir falsafi dan lain-lain.*

Jadi, corak tafsir adalah nuansa atau sifat khusus yang mewarnai sebuah

! Abdul Mustaqim, Metode Penelitian al-Qur’an dan Tafsir, (Yogyakarta: IDEA Press, 2015), 57
? Ibid., 40

3 Abdul Mustaqim, Pergeseran Epistemologi Tafsir, (Jakarta, Pustaka Pelajar, 2008), 61.

* Ahmad Izzan, Metodologi llmu Tafsir, (Bandung: Tafakur, 2009), 20.

Volume 9, Nomor 1 Februari 2019 m



penafsiran dan merupakan salah satu bentuk ekspresi intelektual seseorang mufasir,
ketika ia menjelaskan maksud-maksud ayat al-Qur’an. Artinya bahwa kecenderungan
pemikiran atau ide tertentu mendominasi sebuah karya tafsir. Kata kuncinya adalah
terletak pada dominan atau tidaknya sebuah pemikiran atau ide tersebut.
Kecenderungan inilah yang kemudian muncul ke permukaan pada periode abad
pertengahan.!

Kitab-kitab tafsir yang berhasil dikaryakan oleh sarjana-sarjana muslim pada
masa itu antara lain seperti tafsir Jami’ al-Bayan ‘an Ta’wil al-Ayat al-Qur’an karya
Ibnu Jarir al-Thabari (w: 923 M), al-Kasysyaf" karya Zamakhshari (w:1144 M) yang
bercorak ideologi Mu’tazilah, kemudian Mafatih al-Ghaib karya Fakhr al-Din al-Razi
(w:1209 M) dengan corak teologi sunni, dan Tafsir al-Jalalain karya al-Mabhalli
(w:1459 M) bersama al-Suyuti (w:1505 M) dengan corak /ughawi.

Muhammad Husein al-Dhahabi mengatakan bahwa setiap orang yang membaca
kitab-kitab tafsir dengan berbagai macam corak(a/wan)-nya tidak akan memiki
keraguan bahwa segala hal yang berkaitan dengan kajian-kajian tafsir tersebut telah
dibahas dan dirintis oleh mufasir-mufasir terdahulu (a/-Agdamun). 2

Adapun corak-corak tafsir yang berkembang dan populer hingga masa modern
ini adalah sebagai berikut:

a. Corak Lughawi
Corak /ughawi adalah penafsiran yang dilakukan dengan kecenderungan atau
pendekatan melalui analisa kebahasaan. Tafsir model seperti ini biasanya banyak
diwarnai dengan kupasan kata per kata (zahlil al-lafz), mulai dari asal dan bentuk
kosa kata (muffadat), sampai pada kajian terkait gramatika (ilmu alat), seperti
tinjauan aspek nahwu, sarf, kemudian dilanjutkan dengan gira’at. Tak jarang para
mufasir juga mencantumkan bait-bait syair arab sebagai landasan dan acuan.? Oleh
karena itu, seseorang yang ingin menafsirkan al-Qur’an dengan pendekatan bahasa
harus mengetahui bahasa yang digunakan al-Qur’an yaitu bahasa arab dengan
segala seluk-beluknya, baik yang terkait dengan nahwu, balaghah dan sastranya.

Dengan mengetahui bahasa al-Qur’an, seorang mufasir akan mudah untuk melacak

! Mustaqim, Pergeseran Epistemologi Tafsir, (Jakarta, Pustaka Pelajar, 2008), 61.

2 Muhammad Husein al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mutassirun, (Maktabah Mus’ab ibn Umar al-Islamiyah,
2004), 194.

3 Abdul Mustaqim, Pergeseran Epistemologi Tafsir, (Jakarta, Pustaka Pelajar, 2008), 87-89

jurnal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH



dan mengetahui makna dan susunan kalimat-kalimat al-Qur’an sehingga akan
mampu mengungkap makna di balik kalimat tersebut. Bahkan Ahmad Shurbasi
menempatkan ilmu bahasa dan yang terkait (nahwu, sarf, etimologi, balaghah dan
qira’af) sebagai syarat utama bagi seorang mufasir.! Di sinilah, urgensi bahasa akan
sangat tampak dalam penafsirkan al-Qur’an.
Diantara kitab tafsir yang menekankan aspek bahasa atau /ughah adalah Tafsir
al-Jalalain karya bersama antara al-Suyuti dan al-Mahalli, Mafatih al-Ghaib
karya Fakhruddin al-Razi, dan lain-lain.

b. Corak Filsafat
Di antara pemicu munculnya keragaman penafsiran adalah perkembangan
kebudayaan dan pengetahuan umat Islam. Bersamaan dengan itu pada masa
Khilafah ‘Abbasiyah banyak digalakkan penerjemahan buku-buku asing ke
dalam bahasa arab. Di antara buku-buku yang diterjemahkan tersebut adalah
buku-buku filsafat, yang pada gilirannya dikonsumsi oleh umat Islam.

c. Corak Ilmiah
Corak ini muncul akibat kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi. Oleh
karena itu muncul usaha-usaha penafsiran al-Qur’an yang sejalan dengan
perkembangan ilmu yang terjadi. Di samping itu, al-Qur’an juga dianggap dan
diyakini mendorong perkembangan ilmu pengetahuan. al-Qur’an mendorong
umat Islam untuk memerdekakan akal dari belenggu keraguan, melepaskan
belenggu-belenggu berfikir, dan mendorongnya untuk mengamati fenomena
alam. Allah ta’ala telah mendorong kita untuk mengamati ayat-ayat kauniyah,
di samping ayat-ayat gur’aniah, oleh karena itu, dalam al-Qur’an kita temukan
ayat-ayat seperti :

(3V: plai¥1) 9alag p38) i) Gliabd 45

~o07 0 8- VLT o 8

3ixl5 i (e pSLEST 01 59
(AA: alai¥l)
(V&2 uisa) 9585 2351 ¥l iadd SIS

Beberapa ayat di atas mendorong manusia untuk berfikir dan memahami

“'x))\
[
&

(\(\Q

al-Qur’an secara mendalam. Keberadaan ayat yang memiliki ketelitian redaksi

! Ahmad Shurbasi, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an al-Karim, (Jakarta: Kalam Mulia, Cet. I,
1999), 31

Volume 9, Nomor 1 Februari 2019 m



mengindikasikan bahwa ayat-ayat seperti ini ditujukan bagi kelompok tertentu
yang mampu berfikir secara mendalam. Merekalah yang dibebani untuk
menyingkapnya karena hanya mereka yang mampu melakukannya, sebagaimana
hanya ahli Balaghah-lah yang dapat mengungkap keindahan bahasa al-Qur’an.

Dengan semangat ini, bermunculan mufasir yang menafsirkan ayat-ayat
kauniah dengan bertolak dari proposisi pokok-pokok bahasa, berdasarkan
kapasitas keilmuan yang mereka miliki dan hasil pemikiran dan pengamatan
langsung terhadap fenomena-fenomena alam. Menurut Muhammad Shahrur,
sebagaimana dikutip oleh Abdul Mustaqim, untuk memahami ayat-ayat al-
Qur’an yang berisi informasi ilmu pengetahuan diperlukan “ta’wil ‘ilmi’
(penafsiran secara ilmiah). Dengan demikian, posisi Nabi Muhammad SAW.
sebagai Nabi sebenarnya belum melakukan takwil terhadap ayat-ayat al-Qur’an
yang berisi informasi ilmu pengetahuan tersebut. Nabi hanya diberi tugas untuk
menyampaikannya kepada manusia tanpa menakwilkannya. Kalaupun Nabi
melakukan takwil, maka takwil itu merupakan sesuatu yang nisbi, sesuai
dengan konteks zamannya. !

Berangkat dari paradigma ini, penakwilan terhadap al-Qur’an harus
dilakukan secara terus menerus sesuai perkembangan dan kemajuan zaman dan
ilmu pengetahuan. Asumsi ini berlandaskan pada konsep thabat al-nash wa
taghayyur al-mufitawa (bahwa teks al-Qur’an itu tetap, sedangkan pemahaman
mengenai kandungannya bersifat dinamis). Masih menurut Shahrur, dengan
melakukan takwil, seseorang akan dapat membuktikan kemu’jizatan al-Qur’an,
tidak saja dari aspek linguistic atau keindahan bahasa, akan tetapi juga dari
aspek saintifik dan sisi keilmiahannya. Hal ini karena al-Qur’an tidak hanya
untuk orang arab, melainkan untuk seluruh manusia.?

Hanya saja, perlu digarisbawahi, bahwa meskipun ayat-ayat al-Qur’an
bisa di takwil oleh manusia, namun yang dapat menakwilkan secara sempurna
hanyalah Allah, sebab pengetahuan Allah bersifat sempurna dan mutlak,
sedangkan hasil takwil yang dilakukan oleh manusia bersifat relatif, karena

pengetahuan manusia juga bersifat nisbi. Sebagai konsekuensinya, takwil harus

! Mustaqim, Pergeseran Epistemologi Tafsir, (Jakarta, Pustaka Pelajar, 2008), 128
2 Abdul Mustaqim, Pergeseran Epistemologi Tafsir, (Jakarta, Pustaka Pelajar, 2008), 128

BN jummal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH



bersifat “sairurah”™ (on going process) berkembang terus-menerus seiring
kemajuan dan perkembangan teori ilmu pengetahuan.!

Tokoh yang dipercayai gigih dalam mendukung tafsir ‘ilmi adalah al-
Ghazali (w: 1111 M). Dalam dua kitabnya, yaitu lhya’ Ulum al-Din dan Jawahir al-
Qur’an ia banyak mengemukakan pendapatnya beserta alasan-alasan yang
mendukung.? al-Ghazali juga mengatakan : “segala macam ilmu pengetahuan, baik
yang terdahulu maupun yang kemudian, baik yang telah diketahui maupun belum,
semua bersumber dari al-Qur’an al-Karim”.3 Hal ini menurut al-Ghazali, karena
segala macam ilmu termasuk dalam af’al/ Allah dan sifat-sifat-Nya, sedangkan al-
Qur’an menjelaskan tentang zat, af’al, dan sifat-Nya. Pengetahuan tersebut tidak
terbatas, dan di dalam al-Qur’an terdapat isarat-isarat menyangkut prinsip-prinsip
pokoknya.* Hal terakhir ini, antara lain, dibuktikan dengan mengemukakan ayat,
“Apabila aku sakit maka Dia-lah yang mengobatiku” (QS 26:80). Obat dan
penyakit, menurut al-Ghazali tidak dapat diketahui kecuali oleh orang yang
berkecimpung di bidang kedokteran. Dengan demikian, ayat di atas merupakan
isarat tentang ilmu kedokteran.’

Ulama lain adalah Fakhruddin al-Razi, (1209 M), meskipun ia tidak
sepenuhnya sependapat dengan al-Ghazali, namun dalam kitabnya, Mafatih al-
Ghaib, ia banyak melakukan pembahasan ilmiah menyangkut filsafat, teologi,
ilmu alam, astronomi, kedokteran, dan sebagainya. Sampai-sampai, kitab
tafsirnya tersebut dinilai secara berlebihan sebagai mengandung segala sesuatu
kecuali tafsir.°

Tokoh lainnya adalah Tantawi Jauhari (1870-1940) dalam karyanya
Tafsir al-Jawahir, bahkan sebelumnya, Muhammad Rashid Rida (1865-1935)
dengan Tafsir al-Manar-nya, dinilai berusaha juga membuktikan hal tersebut.
Menurut penilaian Ignaz Goldziher, ia berusaha membuktikan bahwa al-Qur’an

mencakup segala hakikat ilmiah yang diungkapkan oleh pendapat-pendapat

! Syahrur, al-Kitab wa al-Qur’an ; Qira’ah Mu’ashirah, (Damaskus: al-Ahali li al-Thiba’ah al-Nasyr wa
al-Tauzi’, 1992), 60.

2 Quraish Syihab, Membumikan al-Qur’an (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2007), 154.

3 Abu Hamid Muhammad al-Ghazali, Zhya ‘Ulum al-Din, (Kairo: al-Tsaqafah al-Islamiyah,1356 H),
Vol.I, 301.

* Al-Ghazali, Jawahir al-Qur’an, (Mesir, Percetaka Kurdistan,tt), 31-32.

5 Quraish Syihab, Membumikan al-Qur’an, (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2007), 155.

Volume 9, Nomor 1 Februari 2019



kontemporer (pada masanya), khusunya di bidang filsafat dan sosiologi.!
d. Corak Fikih

Sebagaimana corak-corak lain yang mengalami perkembangan dan
kemajuan dengan berbagai macam kritik dan pro kontranya, corak fighi
merupakan corak yang berkembang. Tafsir fighi lebih popular disebut tafsir
ayat al-Ahkam atau tafsir ahkam karena lebih berorientasi pada ayat-ayat
hukum dalam al-Qur’an.?

Dilihat dari sisi pro-kontranya, tafsir corak fighi merupakan jenis corak
yang banyak diterima hampir semua mufasir.> Tafsir ini berusia sudah sangat tua,
karena kelahirannya bersamaan dengan kelahiran tafsir al-Qur’an itu sendiri.
Banyak sekali judul kitab yang layak untuk disebutkan dalam deretan daftar nama-
nama kitab tafsir ayat al-Ahkam, baik dalam bentuk tahAlili maupun maudu’i,
antara lain : Ahkam al-Qur’an karya al-Jassas (917-980 M), seorang fagih mazhab
Hanafi. Ahkam al-Qur’an karya ibn al-‘Arabi (1075-1148 M). al-Jami’ li ahkam al-
Qur’an karya al-Qurtubi (w:1272 M). ahkam al-Qur’an karya al-Shafi’i (w: 204
H.). dan masih banyak lagi karya tafsir di bidang fikih atau Tafsir Ahkam.

Contoh tafsir fighi antara lain adalah: kalimat «sl»), dalam masalah

wudhu’ yang terdapat dalam surah al-Maidah ayat 6. Jika dibaca mansub
(fathah) maka yang wajib dilakukan pada kaki ketika berwudhu’ adalah
membasuh bukan mengusap. Akan tetapi jika majrur (kasrah) maka yang wajib
hanya mengusap.*
e. Corak Tasawuf

Menurut Quraish Shihab, corak ini muncul akibat munculnya gerakan-
gerakan sufi sebagai reaksi dari kecenderungan berbagai pihak terhadap materi,
atau sebagai kompensasi terhadap kelemahan yang dirasakan’. Disamping
karena dua faktor yang dikemukakan oleh Qurais Shihab di atas, faktor lain
adalah karena berkembangnya era penerjemahan karya-karya filsafat Yunani di

dunia Islam, maka muncul pula tafsir-tafsir sufi falsafi Antara lain adalah

! Tbid.

2 Ahmad Izzan, Metodologi llmu Tafsir, (Bandung: Tafakur,2009), 200.

3 Ibid, 201.

4 Abu Abdillah al-Qurtubi, a/-Jami’ Ii Ahkam al-Qur’an, (Bairut, Lebanon: Dar al-Kutub al-Araby, Cet.
V, 2003) Jilid. 6 hal. 90

5 Quraish Syihab, Membumikan al-Qur’an (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2007), 108.

jurnal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH



Tafsir al-Qur’an karya Sahal ibn Abdillah al-Tustari (w: 283H). Tafsir ini
dinilai oleh sebagian orang tidak memuaskan karena tidak lebih dari 200
halaman dan tidak lengkap mengapresiasi al-Qur’an 30 juz.!

Kemudian muncul pula Haqaiq al-Tafsir karya Abu Abdurrahman al-
Sulami (w: 412 H). Namun tafsir ini dinilai oleh Ibnu Salah dan al-Dhahabi
sebagai tafsir yang banyak mengadung kecacatan, bahkan dituduh banyak
bid’ah, berbau shi’ah dan banyak memuat hadis palsu (maudu’).? Demikian
pula al-Dhahabi dalam kitab 7Tazkirah al-Huftaz pernah berkomentar bahwa
kitab Haqgaiq al-Tafsir banyak terdapat takwil kaum batini. Ibnu Taimiyah
dalam kitab Minhaj al-Sunnah menyatakan bahwa kitab tersebut banyak dusta.
Ada juga pula Lataif al-Isharat karya Abd al-Karim ibn Hawazin ibn Abd al-
Malik ibn Talhah ibn Muhammad al-Qushairi (374 H- 465 H). Kitab ini dinilai
positif oleh para ulama karena penafsirannya tidak menyimpang dan selalu
berusaha mempertemukan antara dimensi syariat dan hakikat, antara lain
makna lahir dan batin. Selain itu, tafsir tersebut relatif steril dari pembelaan
ideologi mazhab. 3
Corak al-Adabi wa al-Ijtima’i

al-Adabi wa al-Ijtima’i terdiri dari dua kata, yaitu al-Adabi dan al-
[jtima’i. Corak tafsir yang memadukan filologi dan sastra (tafSir adabi), dan
corak tafsir kemasyarakatan. Corak tafsir kemasyarakatan ini sering dinamakan
juga fjtima’i. Kata al-Adabi dilihat dari bentuknya termasuk masdar (infinitif)
dari kata kerja (madi) aduba, yang berarti sopan santun, tata krama dan sastra.

Secara leksikal, kata tersebut bermakna norma-norma yang dijadikan
pegangan bagi seseorang dalam bertingkah laku dalam kehidupannya dan dalam
mengungkapkan karya seninya. Oleh karena itu, istilah al-adabi bisa
diterjemahkan sastra budaya. Sedangkan kata a/-/jtima’i bermakna banyak
bergaul dengan masyarakat atau bisa diterjemahkan kemasyarakatan/sosial. Jadi
secara etimologis tafsir al-Adabi al-Ijtima’i adalah tafsir yang berorientasi pada

sosial- kemasyarakatan, atau bisa di sebut dengan tafsir sosio-kultural.*

! Abdul Mustaqim, Pergeseran Epistemologi Tafsir, (Jakarta: Pustaka Pelajar, 2008), 62.

* M. Karman Supiana, Ulumul Qur’an (Bandung: PUSTAKA ISLAMIKA, 2002), 316-317.

Volume 9, Nomor 1 Februari 2019



Kepopuleran corak ini dimulai pada masa Syaikh Muhammad Abduh
(1849-1905).! Corak tafsir al-Adabi al-Ijtima’i adalah corak tafsir yang
menjelaskan petunjuk-petunjuk ayat-ayat al-Qur’an yang berkaitan langsung
dengan masyarakat, serta usaha-usaha untuk menanggulangi penyakit-penyakit
masyarakat atau masalah-masalah mereka berdasarkan petunjuk ayat-ayat,
dengan mengemukakan petunjuk-petunjuk tersebut dalam bahasa yang mudah
dimengerti tapi indah didengar.?

Jadi, corak penafsiran al-Adabi al-Ijtima’ adalah corak penafsiran yang
berorientasi pada budaya kemasyarakatan. Suatu corak penafsiran yang menitik
beratkan penjelasan ayat al-Qur’an pada segi-segi ketelitian redaksionalnya,
kemudian menyusun kandungan ayat-ayatnya dalam suatu redaksi yang indah
dengan penonjolan tujuan utama turunnya ayat kemudian merangkaikan
pengertian ayat tersebut dengan hukum-hukum alam yang berlaku dalam

masyarakat dan pembangunan dunia.

Simpulan

Pendekatan tafsir merupakan cara yang ditempuh oleh mufasir dalam
mengungkap makna-makna al-Qur’an, yang oleh Abdullah Saeed dibagi ke dalam lima
bentuk, yaitu: pendekatan berbasis linguistik, pendekatan berbasis nalar-logika,
pendekatan berbasis riwayat, pendekatan berbasis tasawuf, serta pendekatan
kontekstual. Metode penafsiran al-Qur’an merupakan cara yang digunakan penafsir
untuk menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an, antara lain #jmali, tahlili, mugarin dan
maudhu’i. Di samping itu, juga ada ragam corak kecenderungan dalam penafsiran al-
Qur’an, seperti corak lughawi, sufi, fikih, filsafat, sosial dan lain-lain. Menurut
Abdullah Saeed, secara alamiah, banyak hal yang tumpang tindih dalam pemetaan di
atas, yang kemudian memunculkan pertanyaan mana yang lebih dominan dalam satu
karya tafsir al-Qur’an. Menurutnya, pemetaan ini disuguhkan hanya untuk kepentingan

analisis saja.

! Quraish Syihab, Membumikan al-Qur’an (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2007), 108.
2 Tbid.

jurnal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH



Daftar Pustaka
Mubhtasib (al), Abd al-Majid Abd al-Salam, Ittijahat al-Tafsir fi al-Asr al-Rahin, Aman:
Maktabah al-Nahdhah al-Islamiyah, 1982.
Mustaqim, Abdul, Epistemologi Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: LkiS, 2011.
Saeed, Abdullah, al-Qur’an Abad 21 Tafsir Kontekstual, Bandung: Mizan, 2016.
Nata, Abudin, Metodologi Studi Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2011.

Uthaymin (al), Muhammad Salih, Sharh Mugaddimah Ushul al-Tafsir, Riyad: Darul
Minhaj, 1432 H.

Ghazali (al), Abu Hamid Muhammad, al-Mustashfa fi Usul al-Figh, Beirut: Dar al-
Kutub al-‘IImiyah, 2008.

Suyuti (al), Jalal al-Din Abd. al-Rahman, al-Itgan fi ‘Ulum al-Qur’an, Beirut: Dar al-
Fikr, 2008.

Khalil, Ata’ ibn, al-Taisir fi Usul al-Tafsir, Beirut: Dar al-Ummah, 2006.

Rahman, Fazlur, Islam and Modernity,Chicago: University of Chicago Press, 1982.
Hanafi, Hasan, Metode Tafsir dan Kemaslahatan Umat, Yogyakarta: Nawesea, 2007.
Shatibi (al), Ibrahim bin Musa, al-Muwafaqat, t.tp: Penerbit Dar 1bn Affan, 1997.
Qatttan (al), Manna Khalil, Studi lImu-llmu al-Qur’an, Jakarta: Litera AntarNusa, 2001.

Hasan Muhammad Ali, Pengantar limu-limu al-Qur’an, Bogor: Pustaka Thariqul 1zzah,
2007.

Tabari (al), Muhammad bin Jarir, Jami’ al-Bayan fi Ta 'wil Ayi al-Qur’an, Vol. IV,
Gaza: Dar Hijr, 2001.

Dhahabi (al), Muhammad Husain, ‘7/m al-Tafsir, ttp: Dar al-Ma’arif, t.t.

, Penyimpangan-Penyimpangan dalam Penafsiran al-Qur’an, Jakarta: PT.
Raja Grafindo Persada, 1993.

Baidan, Nasaruddin, Metode Penafsiran al-Quran, Yogjakarta: Pustaka Pelajar, 2002.

Wielandt, Rotraud, Tafsir Al-Qur’an, Masa Awal, Modern dan Kontemporer. Jurnal
Taswirul Afkar, Vol.18. 2004.

Rashwani, Samir Abd al-Rahman, Manhaj al-Tafsir al-Mawdhu’i Ii al-Qur’an al-
Karim, Alepo: Dar al-Multaga, 2009.

Abidu, Yunus Hasan, Tafsir al-Qur’an Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007.

Volume 9, Nomor 1 Februari 2019



