
87 Jurnal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH 
 

 

MENGENAL RAGAM PENDEKATAN, METODE, DAN CORAK 

 DALAM PENAFSIRAN AL-QUR’AN 

 

Kusroni 

Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah 

Email: kusroni87@live.com 

 

Abstrak 

Tulisan ini mencoba memaparkan ragam pendekatan yang telah digunakan oleh para 

ulama dalam menafsirkan al-Qur’an sejak periode klasik hingga modern-kontemporer. 

Berbagai penggunaan istilah dalam Ulum al-Qur’an, seperti, pendekatan, metode, dan 

corak, yang kadang terkesan tumpang tindih dan rancu, juga akan dipetakan dan 

dijelaskan disertai dengan keterangan beberapa kitab terkait. Tulisan ini menggunakan 

tipologi yang dibuat oleh Abdullah Saeed, yang membagi pendekatan tafsir klasik ke 

dalam empat jenis, 1) pendekatan berbasis linguistik, 2) pendekatan berbasis logika, 3) 

pendekatan berbasis tasawuf, dan 4) pendekatan berbasis tradisi/riwayat. Kemudian ia 

mengembangkan gagasan mengenai penekanan pada pendekatan kontekstual, terutama 

ketika menafsirkan ayat-ayat etika-hukum.  

 

Kata kunci: pendekatan, corak, metode, tafsir al-Qur’an. 

 

Pendahuluan 

al-Qur’an menduduki posisi penting dalam kehidupan umat Islam. Sedangkan 

kebutuhan mereka untuk memahami dan mengamalkan al-Qur’an tidak dapat dipisahkan 

dari tafsir. Karena itu, kitab-kitab tafsir selalu bermunculan dari masa ke masa untuk 

memenuhi kebutuhan umat. 

Terdapat berbagai pendekatan, metode dan corak kecenderungan dalam tafsir al-

Qur’an. Istilah-istilah tersebut sering digunakan secara bergantian, tumpang-tindih, serta 

tidak digunakan secara mapan. Sebagian ulama menyebut metode penafsiran ada dua, yakni 

metode penafsiran dengan riwayat serta dengan ra’yu. Ada sebagian penulis menyebut 

beberapa metode penafsiran, yang oleh penulis lain tidak disebut sebagai metode, melainkan 

kecenderungan (ittijah), seperti tafsir fiqhi, falsafi, ‘ilmi, ijtima’i, dan lain sebagainya. 

Berangkat dari kerancuan tersebut, tulisan ini bermaksud menjelaskan persoalan pendekatan, 

metode penyajian, serta beragam corak dalam diskurus tafsir al-Qur’an. 

 

Ragam Pendekatan dalam Penafsiran al-Qur’an 



Volume 9, Nomor 1 Februari 2019 88 
 

Abdullah Saeed mencatat ada empat pendekatan tradisional yang digunakan 

dalam penafsiran al-Qur’an: pendekatan berbasis linguistik, pendekatan berbasis 

logika, pendekatan berbasis tasawuf, dan pendekatan riwayat.1 Saeed menambahkan, 

bahwa, secara alamiah, banyak hal yang tumpang tindih dalam pendekatan-pendekatan 

di atas, yang kemudian memunculkan pertanyaan mana yang lebih dominan dalam satu 

karya tafsir al-Qur’an. Menurutnya, pendekatan-pendekatan ini disuguhkan untuk 

kepentingan analisis saja.2 

Masih menurut Saeed, meskipun ada berbagai pendekatan yang berbeda, namun 

ada kesamaan yang jelas mengenai pentingnya memahami teks-teks al-Qur’an -terutama 

teks hukum dan semi hukum- secara literal. Pendekatan literal ini berdasarkan pada 

analisis filologis terhadap teks dan mengikuti riwayat yang dikumpulkan, dalam bentuk 

hadis atau pendapat para ulama masa lalu. Namun, Saeed menyayangkan fakta bahwa 

pendekatan ini tidak menekankan pemahaman akan pentingnya mempetimbangkan 

konteks makro3 al-Qur’an yang asli, atau mengidentifikasi bagaimana al-Qur’an relevan 

dengan konteks itu.4 Melihat kenyataan ini, Saeed kemudian mengusulkan pentingnya 

pendekatan kontekstual dalam diskursus tafsir al-Qur’an. 

Pada umumnya, seorang mufasir tidak hanya berpegang pada satu pendekatan 

saja ketika menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an. Kecuali pendekatan mistis, ketiga 

pendekatan lainnya hampir selalu terlibat dalam karya-karya tafsir klasik dengan 

proporsi yang beragam. Secara ekslusif, pendekatan berorientasi mistis banyak 

dipraktekkan oleh para mufasir dari kalangan sufi5 dan shi’ah.6 Sementara itu, kategori 

lain membagi pendekatan hanya menjadi dua saja, yakni pendekatan berbasis riwayat 

dan pendekatan berbasis pada ra’yu,7 dengan pengertian ra’yu sebagai segala 

pertimbangan selain riwayat.  

Pemaparan tulisan ini berdasarkan pada tipologi yang dibuat oleh Abdullah 

Saeed, yang membagi pendekatan tafsir al-Qur’an klasik ke dalam empat bentuk, dan 

                                                            
1  Abdullah Saeed, al-Qur’an Abad 21 Tafsir Kontekstual (Bandung: Mizan, 2016), 30 
2  Ibid., 31 
3  “Konteks Makro” merujuk kepada konteks al-Qur’an secara sosial, politik, kultural, ekonomi, 

intelektual pada awal abad ke-7 M. di jazirah Arab (khususnya Makkah dan Madinah). 
4  Abdullah Saeed, al-Qur’an Abad 21 ,… 31 
5  Manna Khalil al-Qatttan, Studi Ilmu-ilmu Qur’an (Jakarta: Litera AntarNusa, 2001), 495 
6  Yunus Hasan Abidu, Tafsir Al-Qur’an (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007), 168., lihat juga dalam 

Abdullah Saeed, al-Qur’an Abad 21,… 33 
7  Muhammad bin Salih al-‘Uthaimin, Syarh Muqaddimah Usul al-Tafsir, (Riyad: Darul Minhaj, 1432 

H), 159 



89 Jurnal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH 
 

ditambah satu pendekatan yang berkembang di era modern-kontemporer, yaitu 

pendekatan kontekstual.  

 

Pendekatan Linguistik. 

Penggunaan pendekatan linguistik atau kebahasaan memiliki alasan yang kuat, 

mengingat al-Qur’an merupakan pesan-pesan Allah yang dikemas dalam media bahasa. 

Cara paling mendasar untuk memecahkan pesan-pesan tersebut adalah 

mencocokkannya dengan pengetahuan kebahasaan yang secara konvensional telah 

berlaku dalam kehidupan bangsa Arab. Tanpa bahasa Arab, tak ada yang dapat 

dipahami dari al-Qur’an.1  

Menggunakan pengetahuan kebahasaan untuk menafsirkan al-Qur’an bukan 

berarti selalu memaknai setiap kata dan kalimat-kalimatnya secara harfiah (literal). 

Orang Arab mengenal mantuq (makna tersurat) dan mafhum (makna tersirat), sehingga 

pemahaman tidak harus didapat dari kata-kata yang tertulis. Seperti dalam bahasa lain, 

sebagian lafaz dalam bahasa Arab kadang juga memiliki makna haqiqi (literal) dan 

sekaligus majazi (metafor). Dalam konteks makna haqiqi, sebuah lafaz ada 

kemungkinan memiliki makna syar’i (legal), ‘urf (konvensional) dan atau lughawi 

(etimologis) sekaligus. Secara literal, kata tangan bermakna salah satu anggota badan, 

tapi secara metafor, tangan juga bisa bermakna kekuasaan (qudrah).2  

 

Pendekatan Berbasis Logika 

Ketika suatu lafaz memiliki banyak alternatif makna, mana yang akan dipilih 

untuk diterapkan dalam memahami suatu ayat? Agar dapat menjawabnya, seorang mufasir 

harus mengaktifkan seluruh daya pikirnya (ijtihad). Apa yang dilakukan oleh kelompok 

Mu’tazilah, yang gemar mengalihkan makna literal ayat menuju makna metafornya, atau 

yang biasa disebut dengan istilah ta’wil, tidak lain hanyalah usaha untuk menjatuhkan 

pilihan makna yang dianggap paling tepat di antara alternatif makna yang tersedia dalam 

khazanah bahasa Arab berdasarkan suatu indikator (qarinah). Misalnya makna harfiah al-

Qur’an yang dalam kacamata suatu mazhab teologis berimplikasi pada penyematan sifat 

makhluq kepada Allah SWT (antropomisme/tasybih). Barangkali inilah salah satu bentuk 

                                                            
1  Ata’ bin Khalil, al-Taisir fi Usul al-Tafsir, (Beirut: Dar al Ummah, 2006),  32 
2  Jalal al-Din Abd al-Rahman al-Suyuti, al-Itqan fi ‘Ulum al-Qur’an, (Beirut: Dar al Fikr, 2008), 306 



Volume 9, Nomor 1 Februari 2019 90 
 

pendekatan tafsir berbasis logika yang dipraktekkan dalam tradisi tafsir. Di sini kita dapat 

menyaksikan pertalian antara pendekatan bahasa dengan logika. Tidak heran jika secara 

tradisional, penafsiran kebahasaan, seperti Tafsir Jalalain, tercakup pula dalam kategori 

tafsir bi al- ra’yi.1  

Pendekatan logika kadang juga sering dihubungkan dengan kecenderungan 

untuk menghubungkan al-Qur’an dengan ilmu pengetahuan atau menjelaskan hal-hal 

gaib yang tidak bisa dinalar dengan cara tertentu, sehingga tidak bertentangan dengan 

sains modern. Muhammad Abduh misalnya, memaknai batu-batu dari sijjil yang 

dibawa oleh burung-burung Ababil sebagai mikrobia atau virus pembawa penyakit.2  

 

Pendekatan Berbasis Tasawuf 

Seorang mufasir yang mendekati al-Qur’an secara mistis melihat ayat-ayat al-

Qur’an sebagai simbol atau isyarat, merujuk pada perkara yang melampaui makna 

kebahasaannya. Dengan kata lain, menurut para pengguna pendekatan ini, al-Qur’an 

memiliki dua tingkat makna, yakni makna lahir dan makna batin.3 Makna lahir al-

Qur’an adalah makna kebahasaan yang dibahas oleh para mufasir pada umumnya, 

sedangkan makna batin adalah pesan tersembunyi di balik kata-kata. Makna ini hanya 

bisa ditangkap melalui penyingkapan (kashf) yang dialami oleh mereka yang 

melakukan latihan mental sampai tingkat tertentu hingga Allah memberinya 

pengetahuan yang bersifat intuitif.4 Contoh prakteknya, terkait dengan firman Allah [ ّإن

 menurut Sahl al-Tustari, makna lahir dari “awwala bait” adalah ,[أول بيت وضع للناس

bangunan pertama yang didirikan untuk beribadah, yakni Ka’bah. Sedangkan makna 

batinnya adalah Rasulullah saw. Akan beriman kepada beliau siapa saja yang Allah 

telah menetapkan tauhid di dalam hatinya. Adapun kecenderungan teoritis dalam 

tafsir-tafsir kaum sufi, termasuk kategori ra’yu. 

 

Pendekatan Berbasis Tradisi (Riwayah). 

                                                            
1  Muhammad Husain al-Dhahabi, ‘Ilm al-Tafsir (ttp: Dar al-Ma’arif, tt), h. 67., lihat juga al-‘Uthaimin, 

Sharh Muqaddimah Usul al-Tafsir (Riyad: Dar al-Minhaj, 1432 H), 160 
2  Lihat dalam Abd al-Majid Abd al-Salam al-Muhtasib, Ittijahat al-Tafsir fi al-Asr al-Rahin (Aman: 

Maktabah al-Nahdhah al-Islamiyah, 1982), 267 
3  Muhammad Husain al-Dhahabi, ‘Ilm al- Tafsir (ttp: Dar al-Ma’arif, tt), 72 
4  Muhammad Husain al-Dhahabi, Penyimpangan-penyimpangan dalam Penafsiran al-Qur’an (Jakarta: 

PT. RajaGrafindo Persada, 1993), 92 



91 Jurnal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH 
 

Riwayat, khususnya hadis Nabi saw, memiliki peranan penting dalam tafsir 

tradisional. Riwayat dari Rasulullah saw berperan dalam menjelaskan makna al-Qur’an 

yang global, mengkhususkan hal yang umum, membatasi hal yang mutlak. Riwayat 

juga menjadi sumber informasi tentang kondisi spesifik yang melatarbelakangi 

turunnya ayat al-Qur’an (sabab al-nuzul) yang penting dalam memahami lingkup 

masalah yang dicakup oleh suatu ayat.1 Pengetahuan tentang ayat-ayat yang mansukh 

tak lepas pula dari peranan riwayat dalam penafsiran al-Qur’an. 

Para ahli tafsir klasik juga memakai penjelasan yang bersumber dari para 

sahabat dan sebagian tabi’in,2 sekalipun mereka sadar, besar kemungkinan apa yang 

diriwayatkan itu merupakan ijtihad (ra’yu) sejauh bukan merupakan ijma’ mereka. 

Tidak mengherankan jika di antara mereka yang dinukil penafsirannya itu sering 

muncul perbedaan pendapat. al-Tabari sendiri, selaku penyusun kitab tafsir bil ma’thur 

paling masyhur, sering mengaktifkan ra’yu-nya dalam mentarjih satu pendapat yang 

dianggapnya benar, seperti saat membahas makna “kursiy”, dengan memperhatikan 

kesesuaiannya dengan kalimat-kalimat sebelumnya, dan dengan menghadirkan 

ungkapan-ungkapan orang Arab, al-Tabari lebih memaknainya dalam arti pengetahuan 

(‘ilmu) yang didasarkan pula pada salah satu riwayat dari Ibnu ‘Abbas ra.3  

 

Pendekatan Kontekstual. 

Pendekatan ini didasarkan pada pandangan bahwa, lafaz-lafaz al-Qur’an 

diturunkan untuk menjawab persoalan-persoalan spesifik yang dihadapi oleh Nabi saw 

dan para sahabat di lingkungan mereka dan pada waktu hidup mereka. Terdapat jarak 

waktu yang sangat jauh antara masa itu dengan hari ini. Persoalan-persoalan yang 

dihadapi oleh umat manusia sudah jauh berbeda, realitas kehidupan manusia pun sudah 

tidak lagi sama. Oleh karenanya, aturan-aturan hukum yang secara literal ada di dalam 

al-Qur’an dianggap terikat dalam konteks tertentu, tidak bisa diaplikasikan lepas dari 

konteksnya. Padahal sebagai wahyu terakhir, al-Qur’an harus senantiasa salih likulli 

zaman wa makan. Untuk itu, pendekatan ini memandang bahwa petunjuk al-Qur’an 

tidak cukup hanya dicari di dalam teks. Harus ada usaha untuk memahami konteks 

sejarah saat mana al-Qur’an itu diturunkan, baik keadaan sosial, politik, ekonomi, 
                                                            
1  Muhammad Ali al-Hasan, Pengantar Ilmu-Ilmu al-Qur’an (Bogor: Pustaka Thariqul Izzah, 2007), 57 
2  Ibnu Taimiyah, Muqaddimah fi Usul al-Tafsir dalam al-‘Uthaimin, Syarh Muqaddimah, .. 156. 
3  Muhammad bin Jarir al-Tabari, Tafsir al-Tabari, Vol. IV, (Giza: Dar Hijr, 2001), 540 



Volume 9, Nomor 1 Februari 2019 92 
 

budayanya, dan lain sebagainya.1 Persoalan spesifik yang ingin dipecahkan oleh tiap-

tiap hukum dalam al-Qur’an pada konteks tersebut juga harus dipahami; alasan 

pemberlakuan hukum (ratio-legis) al-Qur’an atas suatu kasus harus ditangkap, 

selanjutnya alasan tersebut digeneralisasikan dalam bentuk tujuan-tujuan moral-sosial 

umum yang kohenren dengan pesan al-Qur’an secara utuh. Tujuan moral-sosial umum 

itulah yang kemudian dibawa ke masa kini untuk dituangkan dalam rumusan yang 

sesuai dengan keadaan zaman.2 Abdullah Saeed menyebutnya sebagai pendekatan 

kontekstual, dan menambahkan perlunya “konteks penghubung”, yakni mempelajari 

bagaimana generasi sebelumnya mengembangkan tradisi tafsir dalam konteks 

kesejarahan yang membentang antara hari ini dan masa turunnya al-Qur’an.3  

Masih menurut Saeed, pemahaman atas teks al-Qur’an secara tekstual sering 

gagal melihat pelbagai nilai dan prinsip etis dan moral umum yang hendak ditanamkan 

oleh al-Qur’an ke dalam pikiran dan hati orang-orang beriman. Nilai-nilai seperti 

keadilan, kejujuran, dan kesetaraan berperan penting dalam penafsiran teks al-Qur’an 

dan semestinya diberi perhatian yang memadai.4 

Uraian di atas memperlihatkan bahwa pendekatan kontekstual mengasumsikan 

adanya nilai-nilai kebajikan yang secara independen eksis dengan sendirinya, tidak 

semata ditentukan oleh keputusan hukum secara arbitrer, justru hukum Islam bertumpu 

di atas nilai-nilai yang sudah ada itu. Tokoh-tokoh modern-kontemporer yang 

tergolong dalam aliran kontekstualis ini diantaranya adalah Fazlur Rahman, dengan 

teori double movement-nya, Muhammad al-Talibi dengan konsep al-tafsir al-maqasidi-

nya, serta Nasr Hamid Abu Zayd dengan konsep al-tafsir al-siyaqi, dan beberapa 

sarjana kontemporer lain.  

 

Ragam Metode Dalam Penafsiran al-Qur’an  

Kata metode berasal dari bahasa yunani “methodos” yang berarti “cara atau 

jalan”. Dalam bahasa Inggris kata ini ditulis “method” dan bahasa Arab 

menerjemahkannya dengan “tariqat” dan “manhaj”. Dalam pemakaian Bahasa 

                                                            
1  Embrio gagasan ini sebenarnya telah disinggung oleh al-Shatibiُ  (w:790H) dalam karyanya al-

Muwafaqat. Ia menyebutnya dengan istilah sabab al-nuzul al-am. Lihat Ibrahim bin Musa al-Shatibi, 

al-Muwafaqat, (Penerbit Dar Ibn Affan, 1997), Vol.IV, 154 
2  Fazlur Rahman,  Islam and Modernity,... 5-7 
3  Abdullah Saeed, al-Qur’an Abad 21,... 15 
4  Ibid., 40 



93 Jurnal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH 
 

Indonesia kata tersebut mengandung arti: “cara yang teratur dan berpikir baik-baik 

untuk mencapai maksud (dalam ilmu pengetahuan dan sebagainya); cara kerja yang 

bersistem untuk memudahkan pelaksanaan suatu kegiatan guna mencapai tujuan yang 

ditentukan”.1  

Kata tafsir berasal dari bahasa Arab, yaitu fassaara, yufassiru, tafsiran yang 

berarti penjelasan, pemahaman, dan perincian. Selain itu, tafsir dapat pula berarti al-

idlah wa al-tabyin, yaitu penjelasan dan keterangan. Imam al-Zarqani mengatakan 

bahwa tafsir adalah ilmu yang membahas kandungan al-Qur’an baik dari segi 

pemahaman makna atau arti sesuai yang dikehendaki Allah Swt menurut kadar 

kesanggupan manusia. Selanjutnya Abu Hayyan, sebagaimana dikutip al-Suyuti, 

mengatakan bahwa tafsir adalah ilmu yang didalamnya terdapat pembahasan mengenai 

cara mengucapkan lafal-lafal al-Quran disertai makna serta hukum-hukum yang 

terkandung didalamnya.2 Namun tafsir juga bermakna produk tafsir, atau literatur 

tafsir.3 Maka metode tafsir adalah cara yang ditempuh untuk melakukan manafsirkan 

ayat-ayat al-Qur’an. 

 

Tafsir Tahlili 

Kata tahlili berasal dari bahasa Arab halalla-yuhalillu-tahlilan yang berarti 

mengurai atau menganalisa. Dengan metode ini, seorang mufasir akan mengungkap 

makna setiap kata dan susunan kata secara rinci dalam setiap ayat yang dilaluinya 

dalam rangka memahami ayat tersebut dalam secara koheren dengan rangkaian ayat di 

sekitarnya tanpa beralih pada ayat-ayat lain yang berkaitan dengannya kecuali sebatas 

untuk memberikan pemahaman yang lebih baik terhadap ayat tersebut. Dalam metode 

ini, penafsir akan memaparkan penjelasan menggunakan pendekatan dan 

kecenderungan yang sesuai dengan pendapat yang dia adopsi.4 Pendekatan yang 

digunakan bisa pendekatan bahasa, rasio, riwayat maupun isyarat. Contoh literatur 

tafsir yang disusun dengan metode ini antara lain: Tafsir al-Tabari, dan Tafsir Ibnu 

Kathir. 

                                                            
1 Nasruddin Baidan, Metode Penafsiran al-Quran, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 54. 
2 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2011), 209-211. 
3 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer (Yogyakarta: LkiS, 2011), 30 
4 Samir Abd al-Rahman Rasywani. Manhaj al- Tafsir al-Maudhu’i li al- Qur’an al-Karim Dirasah 

Naqdiyah (Alepo: Dar al-Multaqa, 2009), 48-49 



Volume 9, Nomor 1 Februari 2019 94 
 

Tafsir Ijmali 

Mufasir menyebutkan rangkaian ayat al-Qur’an yang panjang, atau sekelompok 

ayat al-Qur’an yang pendek, kemudian menyebutkan maknanya secara umum tanpa 

panjang lebar maupun terlalu singkat. Dalam hal ini, dia berusaha untuk mengaitkan 

antara teks al-Qur’an dengan makna, yaitu mengutarakan makna tersebut dengan 

sesekali menyebutkan teks al-Qur’an yang berkaitan dengan makna-makna itu secara 

jelas. Di antara kitab tafsir yang disusun dengan cara seperti ini adalah: Tafsir Jalalain 

karya al-Suyuti dan al-Mahalli.  

 

Tafsir Muqarin   

Tafsir Muqarin  adalah upaya yang dilakukan oleh mufasir dalam memahami 

satu ayat atau lebih kemudian membandingkan dengan ayat lain yang memiliki 

kedekatan atau kemiripan tema tapi redaksinya berbeda, atau memiliki kemiripan 

redaksi tapi maknanya berbeda, atau membandingkannya dengan teks hadis Nabi, 

perkataan sahabat, dan tabi’in. Termasuk dalam wilayah tafsir Muqarin adalah 

mengkaji pendapat para ulama tafsir kemudian membandingkannya, atau bisa berupa 

membandingkan antara satu kitab tafsir dengan kitab tafsir lainnya agar diketahui 

identitas corak kitab tafsir tersebut. Tafsir Muqarin juga bisa berupa perbandingan teks 

lintas kitab samawi (seperti Al Qur’an dengan Injil/Bibel, Taurat atau Zabur).1  

Dari penjelasan di atas, nampak jelas sekali bahwa wilayah kajian tafsir Muqarin 

sangat luas, objek kajiannya juga beragam, dan macam-macam atau modelnya juga 

beragam. Dalam hal ini bisa diklasifikasikan menjadi 4 (empat) model atau macam, 

yaitu : 

a. Perbandingan antar ayat Al Qur’an (muqaranah bain al ayat Al Qur’an)  

Dalam model ini, peneliti melakukan kajian mendalam terhadap ayat-ayat yang 

memiliki kemiripan redaksi namun berbeda dalam maknanya, atau memiliki 

kemiripan makna/tema tapi redaksinya berbeda. Atau bisa berupa kajian 

terhadap ayat yang secara lahiriah bertolak belakang pengertian atau maknanya.  

Dalam hal ini peneliti harus merujuk kepada penafsiran-penafsiran para ulama, 

kemudian mencari titik temu, solusi, memberikan dukungan atau kritikan, 

maupun mencari persamaan dilalah ataupun hikmah-hikmah dibalik kemiripan-

                                                            
1  Fahd Ar Rumi, Buhuth fi Usul Al -Tafsir wa Manahijuhu, (Maktabah al-Tawbah, 1419 H), 60 



95 Jurnal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH 
 

kemiripan tersebut. 

b. Perbandingan antara ayat Al Qur’an dengan teks hadis Nabawi 

Dalam model ini, peneliti mengkompromikan antara ayat Al Qur’an dengan 

teks hadis yang secara lahiriah nampak bertentangan atau bertolak belakang. 

c. Perbandingan pendapat antar mufassir  

Dalam model ini, peneliti melakukan kajian mendalam terhadap interpretasi 

seorang mufasir kemudian membandingkannya dengan mufasir lain lintas 

madzhab, aliran, latar belakang keilmuan, maupun lintas zaman (klasik-

pertengahan-modern-kontemporer). 

d. Perbandingan teks Al Qur’an dengan teks-teks kitab samawi 

Dalam model ini, peneliti melakukan telaah secara mendalam mengenai satu 

tema dalam Al Qur’an kemudian membandingkannya dengan tema sejenis 

dalam kitab-kitab samawi (Injil/Bibel, Taurat, Zabur). Dalam proses ini, 

peneliti berupaya mencari letak kelebihan Al Qur’an (dalam kapasitasnya 

sebagai kitab risalah Nabi terakhir) dari kitab samawi terdahulu, mencari 

beberapa penambahan dan penyimpangan ajaran maupun dalam kisah-kisah 

kitab samawi terdahulu. Atau bisa juga mencari data yang bertujuan saling 

melengkapi atau menafsiri antara al-Qur’an dan kitab-kitab samawi tersebut.1 

 

Tafsir Mawdhu’i 

Salah satu model penelitian al-Qur’an adalah model penelitian tematik, bahkan 

kajian tematik ini menjadi tren dalam perkembangan tafsir era modern-kontemporer. 

Sebagai konsekuensinya, seorang peneliti akan mengambil tema (mawdhu’) tertentu 

dalam al-Qur’an. Hal ini berangkat dari asumsi bahwa dalam al-Qur’an terdapat 

berbagai tema atau topik, baik terkait persoalan teologi, gender, fiqih, etika, sosial, 

pendidikan, politik, filsafat, seni, budaya dan lain sebagainya. Namun, tema-tema ini 

tersebar di berbagai ayat dan surat.  

Oleh sebab itu, tugas peneliti adalah mengumpulkan dan memahami ayat-ayat 

yang terkait dengan tema yang hendak diteliti tersebut, baik terkait langsung maupun 

tidak langsung. Kemudian peneliti melakukan rekonstruksi secara logis dan 

metodologis untuk menemukan konsep yang utuh, holistik dan sistematis dalam 

                                                            
1  Ibid., hal. 61 



Volume 9, Nomor 1 Februari 2019 96 
 

perspektif al-Qur’an. Metode ini diharapkan mampu mengeliminasi gagasan subyektif 

penafsir, atau setidak-tidaknya, gagasan ‘ekstra qurani’ dapat diminimalisir 

sedemikian rupa, sebab antara ayat satu dengan ayat yang lain yang terkait dengan 

tema kajian dapat dianalogkan secara kritis, sehingga melahirkan kesimpulan yang 

relatif objektif.1 

Singkatnya, metode tafsir maudhu’i adalah memilih salah satu tema yang 

dikandung oleh al-Qur’an, kemudian mengumpulkan ayat-ayat dan surat yang 

berkaitan dengan tema tersebut layaknya menghimpun bagian-bagian badan yang 

terpisah, kemudian mengikatnya satu sama lain, dengan itu terbentuklah gambaran 

tema secara utuh sehingga ayat-ayat al-Qur’an akan saling menafsirkan satu sama 

lain.2  

 

Ragam Corak Dalam Penafsiran al-Qur’an 

Pada abad pertengahan, berbagai corak ideologi penafsiran mulai muncul, yakni 

pada masa akhir dinasti Umayyah dan awal dinasti Abba>siyah. Momentum ini 

menemukan masa emasnya terutama pada masa pemerintahan khalifah kelima dinasti 

Abba>siyah, yaitu Harun al-Rashi>d (785-809 M). Sang khalifah memberikan perhatian 

khusus terhadap perkembangan ilmu pengetahuan. Tradisi ini kemudian dilanjutkan 

oleh khali>fah berikutnya yaitu al-Makmu>n (813-830 M). Dunia Islam pada saat itu bisa 

jadi merupakan puncak kemajuan dalam peta pemikiran dan pendidikan serta 

peradaban, masa ini dikenal dengan zaman keemasan (the golden age)3. 

Disisi lain, ilmu yang berkembang di tubuh umat Islam selama periode abad 

pertengahan yang bersentuhan langsung dengan keislaman adalah ilmu fiqh, ilmu 

kalam, ilmu tasawuf, ilmu bahasa, sastra dan filsafat. Karena banyaknya orang yang 

berminat besar dalam studi setiap disiplin ilmu itu yang menggunakan basis 

pengetahuanya sebagai kerangka dalam memahami al-Qur’an, serta mencari dasar yang 

melegitimasi teori-teorinya dari al-Qur’an, maka muncullah kemudian tafsir fiqhi, 

tafsir i’tiq}a>di, tafsir s}ufi, tafsir ilmi, tafsir falsafi dan lain-lain.4 

Jadi, corak tafsir adalah nuansa atau sifat khusus yang mewarnai sebuah 

                                                            
1  Abdul Mustaqim, Metode Penelitian al-Qur’an dan Tafsir, (Yogyakarta: IDEA Press, 2015), 57 
2  Ibid., 40 
3  Abdul Mustaqim, Pergeseran Epistemologi Tafsir, (Jakarta, Pustaka Pelajar, 2008), 61. 
4  Ahmad Izzan, Metodologi Ilmu Tafsir, (Bandung: Tafakur, 2009), 20. 



97 Jurnal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH 
 

penafsiran dan merupakan salah satu bentuk ekspresi intelektual seseorang mufasir, 

ketika ia menjelaskan maksud-maksud ayat al-Qur’an. Artinya bahwa kecenderungan 

pemikiran atau ide tertentu mendominasi sebuah karya tafsir. Kata kuncinya adalah 

terletak pada dominan atau tidaknya sebuah pemikiran atau ide tersebut. 

Kecenderungan inilah yang kemudian muncul ke permukaan pada periode abad 

pertengahan.1 

Kitab-kitab tafsir yang berhasil dikaryakan oleh sarjana-sarjana muslim pada 

masa itu antara lain seperti tafsir Ja>mi’ al-Baya>n ‘an Ta’wi>l al-A>yat al-Qur’a>n karya 

Ibnu Jari>r al-Thabari (w: 923 M), al-Kasysya>f  karya Zamakhshari (w:1144 M) yang 

bercorak ideologi Mu’tazilah, kemudian Mafa>tih al-Ghaib karya Fakhr al-Di>n al-Ra>zi 

(w:1209 M) dengan corak teologi sunni, dan Tafsir al-Jala>lain karya al-Mah}}alli 

(w:1459 M) bersama al-Suyu>ti (w:1505 M) dengan corak lughawi. 

Muhammad Husein al-Dhahabi mengatakan bahwa setiap orang yang membaca 

kitab-kitab tafsir dengan berbagai macam corak(alwa>n)-nya tidak akan memiki 

keraguan bahwa segala hal yang berkaitan dengan kajian-kajian tafsir tersebut telah 

dibahas dan dirintis oleh mufasir-mufasir terdahulu (al-Aqdamu>n). 2 

Adapun corak-corak tafsir yang berkembang dan populer hingga masa modern 

ini adalah sebagai berikut: 

a. Corak Lughawi 

Corak lugha>wi adalah penafsiran yang dilakukan dengan kecenderungan atau 

pendekatan melalui analisa kebahasaan. Tafsir model seperti ini biasanya banyak 

diwarnai dengan kupasan kata per kata (tahli>l al-lafz}), mulai dari asal dan bentuk 

kosa kata (mufrada>t), sampai pada kajian terkait gramatika (ilmu alat), seperti 

tinjauan aspek nah}wu, s}arf, kemudian dilanjutkan dengan qira>’at.  Tak jarang para 

mufasir juga mencantumkan bait-bait syair arab sebagai landasan dan acuan.3 Oleh 

karena itu, seseorang yang ingin menafsirkan al-Qur’an dengan pendekatan bahasa 

harus mengetahui bahasa yang digunakan al-Qur’an yaitu bahasa arab dengan 

segala seluk-beluknya, baik yang terkait dengan nah}wu, balaghah dan sastranya. 

Dengan mengetahui bahasa al-Qur’an, seorang mufasir akan mudah untuk melacak 

                                                            
1  Mustaqim, Pergeseran Epistemologi Tafsir, (Jakarta, Pustaka Pelajar, 2008), 61. 
2  Muhammad Husein al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, (Maktabah Mus’ab ibn Umar al-Islamiyah, 

2004), 194. 
3  Abdul Mustaqim, Pergeseran Epistemologi Tafsir, (Jakarta, Pustaka Pelajar, 2008), 87-89 



Volume 9, Nomor 1 Februari 2019 98 
 

dan mengetahui makna dan susunan kalimat-kalimat al-Qur’an sehingga akan 

mampu mengungkap makna di balik kalimat tersebut. Bahkan Ahmad Shurbasi 

menempatkan ilmu bahasa dan yang terkait (nah}wu, s}arf, etimologi, bala>ghah dan 

qira>’at) sebagai syarat utama bagi seorang mufasir.1 Di sinilah, urgensi bahasa akan 

sangat tampak dalam penafsirkan al-Qur’an.  

Diantara kitab tafsir yang menekankan aspek bahasa atau lughah adalah Tafsir 

al-Jala>lain karya bersama antara al-Suyu>t}i dan al-Mah}alli, Mafatih} al-Ghaib  

karya Fakhruddin al-Ra>zi, dan lain-lain. 

b. Corak Filsafat  

Di antara pemicu munculnya keragaman penafsiran adalah perkembangan 

kebudayaan dan pengetahuan umat Islam. Bersamaan dengan itu pada masa 

Khila>fah ‘Abba>siyah banyak digalakkan penerjemahan buku-buku asing ke 

dalam bahasa arab. Di antara buku-buku yang diterjemahkan tersebut adalah 

buku-buku filsafat, yang pada gilirannya dikonsumsi oleh umat Islam.  

c. Corak Ilmiah  

Corak ini muncul akibat kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi. Oleh 

karena itu muncul usaha-usaha penafsiran al-Qur’an yang sejalan dengan 

perkembangan ilmu yang terjadi. Di samping itu, al-Qur’an juga dianggap dan 

diyakini mendorong perkembangan ilmu pengetahuan. al-Qur’an mendorong 

umat Islam untuk memerdekakan akal dari belenggu keraguan, melepaskan 

belenggu-belenggu berfikir, dan mendorongnya untuk mengamati fenomena 

alam. Allah ta’ala telah mendorong kita untuk mengamati ayat-ayat kauniyah, 

di samping ayat-ayat qur’aniah, oleh karena itu, dalam al-Qur’an kita temukan 

ayat-ayat seperti : 

وْمٍ 
َ
يَاتِ لِق

ْ
نَا الْ

ْ
ل صَّ

َ
دْ ف

َ
مُونَ   ق

َ
 )97الأنعام : (يَعْل

هُونَ 
َ
وْمٍ يَفْق

َ
يَاتِ لِق

ْ
نَا الْ

ْ
ل صَّ

َ
دْ ف

َ
رٌّ وَمُسْتَوْدَعٌ ق

َ
مُسْتَق

َ
فْسٍ وَاحِدَةٍ ف

َ
مْ مِنْ ن

ُ
ك
َ
أ
َ
ش

ْ
ن
َ
ذِي أ

َّ
  وَهُوَ ال

 )98الأنعام : (

رُونَ 
َّ
ك
َ
وْمٍ يَتَف

َ
يَاتِ لِق

ْ
لُ الْ ِ

ص 
َ
ف
ُ
لِكَ ن

َ
ذ
َ
 )24يونس : (ك

Beberapa ayat di atas mendorong manusia untuk berfikir dan memahami 

al-Qur’an secara mendalam. Keberadaan ayat yang memiliki ketelitian redaksi 

                                                            
1  Ahmad Shurbasi, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an al-Karim, (Jakarta: Kalam Mulia, Cet. I, 

1999), 31 



99 Jurnal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH 
 

mengindikasikan bahwa ayat-ayat seperti ini ditujukan bagi kelompok tertentu 

yang mampu berfikir secara mendalam. Merekalah yang dibebani untuk 

menyingkapnya karena hanya mereka yang mampu melakukannya, sebagaimana 

hanya ahli Balaghah-lah yang dapat mengungkap keindahan bahasa al-Qur’an.  

Dengan semangat ini, bermunculan mufasir yang menafsirkan ayat-ayat 

kauniah dengan bertolak dari proposisi pokok-pokok bahasa, berdasarkan 

kapasitas keilmuan yang mereka miliki dan hasil pemikiran dan pengamatan 

langsung terhadap fenomena-fenomena alam. Menurut Muhammad Shahru>r, 

sebagaimana dikutip oleh Abdul Mustaqim, untuk memahami ayat-ayat al-

Qur’an yang berisi informasi ilmu pengetahuan diperlukan “ta’wi>l ‘ilmi” 

(penafsiran secara ilmiah). Dengan demikian, posisi Nabi Muhammad SAW. 

sebagai Nabi sebenarnya belum melakukan takwil terhadap ayat-ayat al-Qur’an 

yang berisi informasi ilmu pengetahuan tersebut. Nabi hanya diberi tugas untuk 

menyampaikannya kepada manusia tanpa menakwilkannya. Kalaupun Nabi 

melakukan takwil, maka takwil itu merupakan sesuatu yang nisbi, sesuai 

dengan konteks zamannya. 1 

Berangkat dari paradigma ini, penakwilan terhadap al-Qur’an harus 

dilakukan secara terus menerus sesuai perkembangan dan kemajuan zaman dan 

ilmu pengetahuan. Asumsi ini berlandaskan pada konsep thaba>t al-nash} wa 

taghayyur al-muh}tawa>  (bahwa teks al-Qur’an itu tetap, sedangkan pemahaman 

mengenai kandungannya bersifat dinamis). Masih menurut Shahru>r, dengan 

melakukan takwil, seseorang akan dapat membuktikan kemu’jizatan al-Qur’an, 

tidak saja dari aspek linguistic atau keindahan bahasa, akan tetapi juga dari 

aspek saintifik dan sisi keilmiahannya. Hal ini karena al-Qur’an tidak hanya 

untuk orang arab, melainkan untuk seluruh manusia.2  

Hanya saja, perlu digarisbawahi, bahwa meskipun ayat-ayat al-Qur’an 

bisa di takwil oleh manusia, namun yang dapat menakwilkan secara sempurna 

hanyalah Allah, sebab pengetahuan Allah bersifat sempurna dan mutlak, 

sedangkan hasil takwil yang dilakukan oleh manusia bersifat relatif, karena 

pengetahuan manusia juga bersifat nisbi. Sebagai konsekuensinya, takwil harus 

                                                            
1  Mustaqim, Pergeseran Epistemologi Tafsir, (Jakarta, Pustaka Pelajar, 2008), 128 
2  Abdul Mustaqim, Pergeseran Epistemologi Tafsir, (Jakarta, Pustaka Pelajar, 2008), 128 



Volume 9, Nomor 1 Februari 2019 100 
 

bersifat “sairu>rah” (on going process) berkembang terus-menerus seiring 

kemajuan dan perkembangan teori ilmu pengetahuan.1 

Tokoh yang dipercayai gigih dalam mendukung tafsir ‘ilmi adalah al-

Ghaza>li (w: 1111 M). Dalam dua kitabnya, yaitu Ihya>’ Ulum al-Di>n dan Jawa>hir al-

Qur’an ia banyak mengemukakan pendapatnya beserta alasan-alasan yang 

mendukung.2 al-Ghaza>li juga mengatakan : “segala macam ilmu pengetahuan, baik 

yang terdahulu maupun yang kemudian, baik yang telah diketahui maupun belum, 

semua bersumber dari al-Qur’an al-Kari>m”.3 Hal ini menurut al-Ghaza>li, karena 

segala macam ilmu termasuk dalam af’a>l Allah dan sifat-sifat-Nya, sedangkan al-

Qur’an menjelaskan tentang z}at, af’a>l, dan sifat-Nya. Pengetahuan tersebut tidak 

terbatas, dan di dalam al-Qur’an terdapat isarat-isarat menyangkut prinsip-prinsip 

pokoknya.4 Hal terakhir ini, antara lain, dibuktikan dengan mengemukakan ayat, 

“Apabila aku sakit maka Dia-lah yang mengobatiku” (QS 26:80). Obat dan 

penyakit, menurut al-Ghaza>li tidak dapat diketahui kecuali oleh orang yang 

berkecimpung di bidang kedokteran. Dengan demikian, ayat di atas merupakan 

isarat tentang ilmu kedokteran.5 

Ulama lain adalah Fakhruddin al-Ra>zi, (1209 M), meskipun ia tidak 

sepenuhnya sependapat dengan al-Ghaza>li, namun dalam kitabnya, Mafa>tih} al-

Ghaib, ia banyak melakukan pembahasan ilmiah menyangkut filsafat, teologi, 

ilmu alam, astronomi, kedokteran, dan sebagainya. Sampai-sampai, kitab 

tafsirnya tersebut dinilai secara berlebihan sebagai mengandung segala sesuatu 

kecuali tafsir.6 

Tokoh lainnya adalah T}ant}a>wi Jauhari (1870-1940) dalam karyanya 

Tafsi>r al-Jawa>hir, bahkan sebelumnya, Muhammad Rashi>d Rid}a (1865-1935) 

dengan Tafsir al-Mana>r-nya, dinilai berusaha juga membuktikan hal tersebut. 

Menurut penilaian Ignaz Goldziher, ia berusaha membuktikan bahwa al-Qur’an 

mencakup segala hakikat ilmiah yang diungkapkan oleh pendapat-pendapat 

                                                            
1  Syahrur, al-Kitab wa al-Qur’an ; Qira’ah Mu’ashirah, (Damaskus: al-Ahali li al-Thiba’ah al-Nasyr wa 

al-Tauzi’, 1992),  60. 
2  Quraish Syihab, Membumikan al-Qur’an (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2007), 154. 
3  Abu Hamid Muhammad al-Ghazali, Ihya ‘Ulum al-Din, (Kairo: al-Tsaqafah al-Islamiyah,1356 H), 

Vol.I, 301.  
4  Al-Ghazali, Jawahir al-Qur’an, (Mesir, Percetaka Kurdistan,tt), 31-32. 
5  Quraish Syihab, Membumikan al-Qur’an, (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2007), 155. 
6  Ibid.  



101 Jurnal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH 
 

kontemporer (pada masanya), khusunya di bidang filsafat dan sosiologi.1 

d. Corak Fikih 

Sebagaimana corak-corak lain yang mengalami perkembangan dan 

kemajuan dengan berbagai macam kritik dan pro kontranya, corak fiqhi 

merupakan corak yang berkembang. Tafsir fiqhi lebih popular disebut tafsir 

aya>t al-Ahka>m atau tafsir ahka>m karena lebih berorientasi pada ayat-ayat 

hukum dalam al-Qur’an.2  

Dilihat dari sisi pro-kontranya, tafsir corak fiqhi merupakan jenis corak 

yang banyak diterima hampir semua mufasir.3 Tafsir ini berusia sudah sangat tua, 

karena kelahirannya bersamaan dengan kelahiran tafsir al-Qur’an itu sendiri. 

Banyak sekali judul kitab yang layak untuk disebutkan dalam deretan daftar nama-

nama kitab tafsir aya>t al-Ahka>m, baik dalam bentuk tahli>li maupun maud}u’i, 

antara lain : Ahka>m al-Qur’a>n karya al-Jas}s}a>s} (917-980 M), seorang faqi}h maz}hab 

Hanafi. Ahka>m al-Qur’a>n karya ibn al-‘Ara>bi (1075-1148 M). al-Ja>mi’ li ahka>m al-

Qur’a>n karya al-Qurt}u>bi (w:1272 M). ahka>m al-Qur’an karya al-Sha>fi’i (w: 204 

H.). dan masih banyak lagi karya tafsir di bidang fikih atau Tafsir Ahka>m.  

Contoh tafsir fiqhi antara lain adalah: kalimat  dalam masalah  وأرجلكم

wudhu’ yang terdapat dalam surah al-Maidah ayat 6. Jika dibaca mans}ub 

(fath}ah) maka yang wajib dilakukan pada kaki ketika berwudhu’ adalah 

membasuh bukan mengusap. Akan tetapi jika majrur (kasrah) maka yang wajib 

hanya mengusap.4  

e. Corak Tasawuf 

Menurut Quraish Shihab, corak ini muncul akibat munculnya gerakan-

gerakan sufi sebagai reaksi dari kecenderungan berbagai pihak terhadap materi, 

atau sebagai kompensasi terhadap kelemahan yang dirasakan5. Disamping 

karena dua faktor yang dikemukakan oleh Qurais Shihab di atas, faktor lain 

adalah karena berkembangnya era penerjemahan karya-karya filsafat Yunani di 

dunia Islam, maka muncul pula tafsir-tafsir sufi falsafi. Antara lain adalah 

                                                            
1  Ibid. 
2  Ahmad Izzan, Metodologi Ilmu Tafsir, (Bandung: Tafakur,2009), 200. 
3  Ibid, 201. 
4  Abu Abdillah al-Qurt}ubi, al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an, (Bairut, Lebanon: Dar al-Kutub al-Araby, Cet. 

V, 2003) Jilid. 6 hal. 90 
5  Quraish Syihab, Membumikan al-Qur’an (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2007), 108. 



Volume 9, Nomor 1 Februari 2019 102 
 

Tafsi>r al-Qur’a>n karya Sahal ibn Abdillah al-Tusta>ri (w: 283H). Tafsir ini 

dinilai oleh sebagian orang tidak memuaskan karena tidak lebih dari 200 

halaman dan tidak lengkap mengapresiasi al-Qur’an 30 juz.1 

Kemudian muncul pula Haqa>iq al-Tafsi>r karya Abu Abdurrahman al-

Sulami> (w: 412 H). Namun tafsir ini dinilai oleh Ibnu S}alah} dan al-Dhahabi 

sebagai tafsir yang banyak mengadung kecacatan, bahkan dituduh banyak 

bid’ah, berbau shi’ah dan banyak memuat hadis palsu (maud}u>’).2  Demikian 

pula al-Dhahabi dalam kitab Taz}kirah al-Huffa>z} pernah berkomentar bahwa 

kitab Haqa>iq al-Tafsi>r  banyak terdapat takwil kaum bat}i>ni>. Ibnu Taimiyah 

dalam kitab Minha>j al-Sunnah menyatakan bahwa kitab tersebut banyak dusta. 

Ada juga pula Lat}a>if al-Isha>ra>t karya Abd al-Karim ibn Hawa>zin ibn Abd al-

Ma>lik ibn T}alh}ah ibn Muhammad al-Qushairi> (374 H- 465 H). Kitab ini dinilai 

positif oleh para ulama karena penafsirannya tidak menyimpang dan selalu 

berusaha mempertemukan antara dimensi syariat dan hakikat, antara lain 

makna lahir dan batin. Selain itu, tafsir tersebut relatif steril dari pembelaan 

ideologi maz}hab. 3 

f. Corak al-Adabi wa al-Ijtima>’i 

al-Adabi wa al-Ijtima>’i terdiri dari dua kata, yaitu al-Adabi dan al-

Ijtima>’i. Corak tafsir yang memadukan filologi dan sastra (tafsir adabi), dan 

corak tafsir kemasyarakatan. Corak tafsir kemasyarakatan ini sering dinamakan 

juga ijtima>’i. Kata al-Adabi dilihat dari bentuknya termasuk mas}dar  (infinitif) 

dari kata kerja (mad}i) aduba, yang berarti sopan santun, tata krama dan sastra.  

Secara leksikal, kata tersebut bermakna norma-norma yang dijadikan 

pegangan bagi seseorang dalam bertingkah laku dalam kehidupannya dan dalam 

mengungkapkan karya seninya. Oleh karena itu, istilah al-adabi bisa 

diterjemahkan sastra budaya. Sedangkan kata al-Ijtima>’i bermakna banyak 

bergaul dengan masyarakat atau bisa diterjemahkan kemasyarakatan/sosial. Jadi 

secara etimologis tafsir al-Adabi al-Ijtima>’i adalah tafsir yang berorientasi pada 

sosial- kemasyarakatan, atau bisa di sebut dengan tafsir sosio-kultural.4 

                                                            
1  Abdul Mustaqim, Pergeseran Epistemologi Tafsir, (Jakarta: Pustaka Pelajar, 2008), 62. 
2  Ibid.  
3  Ibid.  
4  M. Karman Supiana, Ulumul Qur’an (Bandung: PUSTAKA ISLAMIKA, 2002), 316-317. 



103 Jurnal Kaca Jurusan Ushuluddin STAI AL FITHRAH 
 

Kepopuleran corak ini dimulai pada masa Syaikh Muhammad Abduh 

(1849-1905).1 Corak tafsir al-Adabi al-Ijtima>’i adalah corak tafsir yang 

menjelaskan petunjuk-petunjuk ayat-ayat al-Qur’an yang berkaitan langsung 

dengan masyarakat, serta usaha-usaha untuk menanggulangi penyakit-penyakit 

masyarakat atau masalah-masalah mereka berdasarkan petunjuk ayat-ayat, 

dengan mengemukakan petunjuk-petunjuk tersebut dalam bahasa yang mudah 

dimengerti tapi indah didengar.2 

Jadi, corak penafsiran al-Adabi al-Ijtima>’ adalah corak penafsiran yang 

berorientasi pada budaya kemasyarakatan. Suatu corak penafsiran yang menitik 

beratkan penjelasan ayat al-Qur’an pada segi-segi ketelitian redaksionalnya, 

kemudian menyusun kandungan ayat-ayatnya dalam suatu redaksi yang indah 

dengan penonjolan tujuan utama turunnya ayat kemudian merangkaikan 

pengertian ayat tersebut dengan hukum-hukum alam yang berlaku dalam 

masyarakat dan pembangunan dunia. 

 

Simpulan 

Pendekatan tafsir merupakan cara yang ditempuh oleh mufasir dalam 

mengungkap makna-makna al-Qur’an, yang oleh Abdullah Saeed dibagi ke dalam lima 

bentuk, yaitu: pendekatan berbasis linguistik, pendekatan berbasis nalar-logika, 

pendekatan berbasis riwayat, pendekatan berbasis tasawuf, serta pendekatan 

kontekstual. Metode penafsiran al-Qur’an merupakan cara yang digunakan penafsir 

untuk menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an, antara lain ijmali, tahlili, muqarin dan 

maudhu’i. Di samping itu, juga ada ragam corak kecenderungan dalam penafsiran al-

Qur’an, seperti corak lughawi, sufi, fikih, filsafat, sosial dan lain-lain. Menurut 

Abdullah Saeed, secara alamiah, banyak hal yang tumpang tindih dalam pemetaan di 

atas, yang kemudian memunculkan pertanyaan mana yang lebih dominan dalam satu 

karya tafsir al-Qur’an. Menurutnya, pemetaan ini disuguhkan hanya untuk kepentingan 

analisis saja. 

 

 

                                                            
1  Quraish Syihab, Membumikan al-Qur’an (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2007), 108. 
2  Ibid. 



Volume 9, Nomor 1 Februari 2019 104 
 

Daftar Pustaka 

 

Muhtasib (al), Abd al-Majid Abd al-Salam, Ittijahat al-Tafsir fi al-Asr al-Rahin, Aman: 

Maktabah al-Nahdhah al-Islamiyah, 1982. 

Mustaqim, Abdul, Epistemologi Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: LkiS, 2011. 

Saeed, Abdullah, al-Qur’an Abad 21 Tafsir Kontekstual, Bandung: Mizan, 2016. 

Nata, Abudin, Metodologi Studi Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2011. 

Uthaymin (al), Muhammad Salih, Sharh Muqaddimah Ushul al-Tafsir, Riyad: Darul 

Minhaj, 1432 H. 

Ghazali (al), Abu Hamid Muhammad, al-Mustashfa fi Usul al-Fiqh, Beirut: Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyah, 2008. 

Suyuti (al), Jalal al-Din Abd. al-Rahman, al-Itqan fi ‘Ulum al-Qur’an, Beirut: Dar al-

Fikr, 2008. 

Khalil, Ata’ ibn, al-Taisir fi Usul al-Tafsir, Beirut: Dar al-Ummah, 2006. 

Rahman, Fazlur, Islam and Modernity,Chicago: University of Chicago Press, 1982. 

Hanafi, Hasan, Metode Tafsir dan Kemaslahatan Umat, Yogyakarta: Nawesea, 2007. 

Shatibi (al), Ibrahim bin Musa, al-Muwafaqat, t.tp: Penerbit Dar Ibn Affan, 1997. 

Qatttan (al), Manna Khalil, Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an, Jakarta: Litera AntarNusa, 2001. 

Hasan Muhammad Ali, Pengantar Ilmu-Ilmu al-Qur’an, Bogor: Pustaka Thariqul Izzah, 

2007. 

Tabari (al), Muhammad bin Jarir, Jami’ al-Bayan fi Ta’wil Ayi al-Qur’an, Vol. IV, 

Gaza: Dar Hijr, 2001. 

Dhahabi (al), Muhammad Husain, ‘Ilm al-Tafsir, ttp: Dar al-Ma’arif, t.t. 

___________, Penyimpangan-Penyimpangan dalam Penafsiran al-Qur’an, Jakarta: PT. 

Raja Grafindo Persada, 1993. 

Baidan, Nasaruddin, Metode Penafsiran al-Quran, Yogjakarta: Pustaka Pelajar, 2002. 

Wielandt, Rotraud, Tafsir Al-Qur’an, Masa Awal, Modern dan Kontemporer. Jurnal 

Taswirul Afkar, Vol.18. 2004.  

Rashwani, Samir Abd al-Rahman, Manhaj al-Tafsir al-Mawdhu’i li al-Qur’an al-

Karim, Alepo: Dar al-Multaqa, 2009. 

Abidu, Yunus Hasan, Tafsir al-Qur’an  Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007. 

 

 

 

 

 


