
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)  

P-ISSN: 2252-5890; E-ISSN: 2597-6664 

 

EDITORIAL TEAM 

Editor-in-Chief 
Kusroni (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya)  
 
Managing Editor 
Abdulloh Hanif (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya) 
 
Editorial Board 
Muhammad Kudhori, (Universitas Islam Negeri (UIN) Wali Songo, Semarang)  
Mohammad Nu'man, (Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Ampel 
Surabaya) 
Iksan Kamil Sahri (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya) 
Mohamad Anas (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya)  
Achmad Imam Bashori (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya)   
   

REVIEWERS 
Damanhuri (UIN Sunan Ampel Surabaya, Indonesia)  
Mukhammad Zamzami (UIN Sunan Ampel Surabaya, Indonesia) 
Chafid Wahyudi (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya, Indonesia)  
Muhammad Endy Fadlullah (IAI Ibrahimy, Genteng, Banyuwangi, 
Indonesia)  
Alvan Fathony (Universitas Nurul Jadid, Paiton, Probolinggo, Indonesia)  
Agus Imam Kharomen (UIN Wali Songo Semarang, Indonesia) 
Khairul Muttaqin (IAIN Madura, Indonesia) 
 

ABOUT THE JOURNAL 
KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

diterbitkan oleh Jurusan Ushuluddin Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah 
Surabaya. Jurnal ini memuat kajian-kajian keislaman yang meliputi Tafsir, Hadis,  
Tasawuf, Filsafat, Pemikiran Islam, dan kajian Islam lainnya. Terbit dua kali 
setahun, yaitu bulan Februari-Agustus. 

Saat ini, jurnal KACA telah terakreditasi SINTA peringkat 5, 
berdasarkan Surat Keputusan Menteri Riset dan Teknologi/Badan Riset dan 
Inovasi Nasional, Nomor: 200/M/KPT/2020, tanggal 23 Desember 2020, dan 
berlaku selama lima (5) tahun. 

  
Alamat surat menyurat:  
Jl. Kedinding Lor 30 Surabaya 60129 Jawa Timur Indonesia 
Email: jurnal.kaca.alfithrah@gmail.com 

 

mailto:jurnal.kaca.alfithrah@gmail.com


Daftar Isi 
 
Kritik Metafisika: Studi Komparatif Pemikiran Heidegger (1889-1976 M) 
dan Suhrawardi (1154-1191 M) 
Muhammad Arif  ------------------------------------------------------------------------ 1 

Islam dan Media Massa: Pengarusutamaan Moderasi Islam Pada Situs 
Tafsiralquran.id 
Abdullah Falahul Mubarok &Yoga Irama  ------------------------------------------ 26 
 
Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf 
Abdul Munim Cholil  ------------------------------------------------------------------- 49 
 
Historisitas dan Nilai Religius Shalawat Lam Yahtalim dalam Kitab 
Maraqi Al-'Ubudiyah Karya Syekh Nawawi Al-Bantani 
Moh. Ashif Fuadi & Muhammad Aslambik ---------------------------------------- 66 
 
Istifham dalam Surah Al-Qiyamah: Suatu Kajian Kebahasaan 
Muhamad Erpian Maulana  ------------------------------------------------------------ 80 
 
Menelaah Ulang Kodifikasi Struktur Ayat dan Surah Al-Qur’an Rasm 
Uthmani 
Aspandi Aspandi & Muhammad Sarkoni  ------------------------------------------ 100 
 
 



KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

Vol. 12, No. 1 (Februari 2022)|ISSN:2252-5890; E-ISSN:2257-6664|80-99 

DOI: https://doi.org/10.36781/kaca.v12i1.185   

ISTIFHAM DALAM SURAH AL-QIYAMAH: SUATU KAJIAN 
KEBAHASAAN 

 
Muhamad Erpian Maulana 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia 
Email: erpianaveiro@gmail.com 

 
Abstrak: Tujuan dari tulisan ini adalah untuk mengkaji istifham dalam 
surah al-Qiyamah.  Keindahan bahasa Al-Qur’an lahir sebagai tantangan 
kepada orang Arab ketika itu untuk menandinginya. Ilmu balaghah sebagai 
salah satu disiplin ilmu yang mengkaji keindahan bahasa, di dalamnya 
membahas tentang istifham, yaitu pertanyaan yang termasuk pada kajian 
kalam insha’i. Metode penelitian yang digunakan adalah metode penelitian 
kualitatif, dengan jenis data berupa studi kepustakaan. Data analisis yang 
digunakan adalah deskriptif-analisis. Penulis menemukan bahwa terdapat 
enam jenis istifham dalam surah al-Qiyamah. Di antaranya dengan huruf 
hamzah yang berfungsi untuk membenarkan dengan jumlah empat, Aina 
yang merujuk pada pertanyaan tempat dengan jumlah satu dan kata 
Ayyana yang merujuk pada sesuatu yang dahsyat dan bersifat akan datang 
dengan jumlah satu. Istifham dengan hamzah pada surah ini telah keluar 
dari makna asalnya, karena indikasi dan konteks lain yang menuntut 
melahirkan makna yang berbeda.  
Kata kunci: balaghah, istifham, konteks, al-Qiyamah. 
 
Abstract: The purpose of this paper is to examine istifham in Surah al-
Qiyamah. The beauty of the language of the Koran was born as a 
challenge to the Arabs at that time to match it. Balaghah science as one of 
the disciplines that examines the beauty of language, in it discusses 
istifhamm (questions included in the study of kalam insha'i. The research 
method used is a qualitative research method, with the type of data in the 
form of literature study. Data analysis used is descriptive-analysis. The 
author finds that there are six istifham in the study of surah al-Qiyamah. 
Among them with the letter hamzah which serves to justify the number 
four, aina which refers to the question of place with the number one and 
the word ayyana which refers on something that is terrible and will come 
in the amount of 1. Istifham with hamzah in this letter is out of its 
original meaning, because of other indications and contexts that demand 
different meanings. 

https://doi.org/10.36781/kaca.v12i1.185
https://doi.org/10.36781/kaca.v11i2.130
https://doi.org/10.36781/kaca.v11i2.130


Istifham dalam Surah Al-Qiyamah… 

81   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

Keywords: balaghah, istifham, konteks, al-Qiyamah 
 
Pendahuluan 

Keindahan bahasa Al-Qur’an lahir sebagai tantangan kepada orang 
Arab ketika itu untuk menandinginya. Ilmu balaghah sebagai salah satu 
disiplin ilmu yang mengkaji keindahan bahasa, di dalamnya membahas 
tentang istifham (pertanyaan) yang termasuk pada kajian kalam insha’i. 
Kalam Insha’i adalah kalam atau ungkapan yang tidak berisi pemberitahuan, 
melainkan tuntutan. 

Sebuah tuntutan berupa pertanyaan, dalam beberapa konteks 
menunjukan makna lain yang keluar dari makna asalnya. Dalam hal ini, 
kajian balaghah menjadi penting. Kajian bahasa terutama balaghah menjadi 
penting karena ilmu bahasa dan produknya akan lahir terus menerus.  

Kajian istifham sebelumnya telah dilakukan oleh beberapa penulis. 
Diantaranya tulisan yang ditulis oleh Ade Nudiyanto yang membahas 
tentang istifham dalam kajian Al-Qur’an pada tahun 2016 1. Selanjutnya 
artikel yang ditulis oleh Rumadani Sagala yang meneliti tentang pragmatic 
istifham 2. terbaru, tulisan mengenai analisis istifham dalam QS. Ali Imran 
yang ditulis oleh Nurkholis dan Wisnu 3. Yang menjadi pembeda dengan 
tulisan ini adalah pada objek kajiannya., yaitu objek kajian surah al-
Qiyamah. Sejauh penelusuran penulis, belum ada tulisan yang 
memfokuskan pada kajian surah al-Qiyamah. Metode penelitian yang 
digunakan adalah metode penelitian kualitatif, dengan jenis data berupa 
studi kepustakaan. Data analisis yang digunakan adalah deskriptif-analisis. 

Dalam pemaparan mengenai tema pembahasan penulis 
membahinya pada dua tema, yaitu tema yang berkaitan dengan kajian 
teoritis istifham dan kajian istifham pada surah al-Qiyamah. 

 
Istifham dalam Kajian Teoretis 

Jika diruntut dari kata asalnya, istifham berasal dari kata fahima-
yafhamu yang memiliki arti paham, yang merupakan bab keempat thulathi 
mujarrad. Bentuk ini kemudian ditransformasikan pada bentuk thulathi 
mazid warna ketiga bab pertama, pada wazan istaf’ala-yastaf’ilu-istif’alan 

                                                           
1 Ade Nurdiyanto, “Istifham Dalam Alquran,” El-Wasathiya: Jurnal Studi Agama 4, no. 1 
(2016): 39–52. 
2 Rumadani Sagala, “Pragmatik Istifham,” Al-Bayan, n.d., 47–62. 
3 Nurkholis and Muhammad Wisnu Khumaidi, “Analisis Kata Tanya (Adawat Istifham) 
Dalam Surat Ali Imran: Analisis Kata Tanya (Adawat Istifham),” An Naba 2, no. 1 SE-
An Naba (2019): 12–20, 
https://ejurnal.darulfattah.ac.id/index.php/Annaba/article/view/15. 



Muhamad Erpian Maulana 

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   82 

 

menjadi istafhama-yastafhimu-istifhaman yang memiliki fungsi al-talab 
(menuntut/meminta), yang kemudian memiliki arti menuntut atau 
meminta pemahaman4. Ahmad Hashimi menulis sebagai berikut : 

 “Istifham adalah menuntut untuk mengetahui sesuatu yang 
sebelumnya tidak diketahui. Istifham bisa diredaksikan dengan 
salah satu dari beberapa kata ini : Hamzah, Hal, Ma, Man, Mata, 
Ayyana, Kaifa, Aina, Anna, Kam dan Ayyu5” 

Ahmad Badawi menulis sebagai berikut:“Istifham adalah 
meminta/menuntut pemahaman dan memberi tahu orang yang tidak 
mengetahui6” 
Seperti firman Allah SWT. dalam surah Al-Baqarah ayat 69 : 

“Mereka berkata, mohonkanlah kepada Tuhanmu untuk kami agar 
Dia menjelaskan kepada kami apa warnanya. Musa menjawab, Dia 
(Allah) berfirman, bahwa sapi itu adalah sapi betina yang berwarna 
kuning tua, yang membuat orang-orang senang memandangnya” 

Dalam tafsinya, Ibnu Kathir menulis sebagai berikut : 
“Allah SWT. mengabarkan tentang sifat Bani Isra’il dan 
banyaknya aktifitas pertanyaan mereka kepada rasulnya. Atas hal 
ini, mereka memberatkan diri mereka sendiri, maka keberatanlah 
yang mereka dapatkan. Mereka berkata, tanyakanlah olehmu 
kepada Tuhanmu untuk menjelaskan tentang sapi betina itu. Jenis 
apa sapi ini, lalu bagaimana dengan warnanya ? … Ibnu Juraij 
berkata dari ‘Ata, dari Ibnu ‘Abbas ia berkata bahwa barangsiapa 
yang memakai sandal berwarna kuning, maka ia akan diiringi 
dengan rasa senang selama ia memakainya. Itulah yang dimaksud 
dengan firman Allah Safra’u Faqi’un Launuha7” 
Dalam ayat tersebut, terdapat kata yang menunjukan aktifitas 

tuntutan untuk mengetahui sesuatu, yaitu kata ma yang bermakna apa. 
Konteks ayat tersebut menceritakan tentang perintah Nabi Musa AS. 
kepada kaumnnya untuk menyembelih seekor sapi betina. 

Istifham terbagi pada tiga bagian. Pertama, istifham untuk 
menuntut/meminta sesuatu yang bersifat satuan (al-tasawwur), kadang juga 
untuk menuntut nisbat sesuatu (tasdiq) yang diwakilkan dengan huruf 

                                                           
4 Mula Abdullah Al-Dankazi, Matan Al-Bina Wa Al-Asas (Surabaya: Maktabah al-
Hidayah, n.d.), 4-7. 
5 Sayyid Ahmad Hashimi, Jawahir Al-Balaghah (Beirut: Maktabah al-’Asriyyah, n.d.), 78. 
6 Ahmad Ahmad Badawi, Min Balaghah Al-Qur’an (Mesir: Jami al-Huquq Mahfuzah, 
2005), 162. 
7 Ibnu Kathir, Tafsir Al-Qur’an Al-’Azim, 2nd ed. (Riyad: Dar Tayyibah li al-Nashr wa al-
Tauzi’, 1999) Juz 1 , 298-299. 



Istifham dalam Surah Al-Qiyamah… 

83   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

hamzah. Kedua, istifham yang menuntut nisbat saja, yang diwakilkan 
dengan huruf hal. Ketiga, istifham yang menuntut satuan (tasawwur) saja 
yang diwakilkan oleh semua huruf istifham kecuali hamzah dan hal8. Rincian 
masing-masing huruf istifham akan disajikan di poin-poin selanjutnya.  
1. Hamzah 

Istifham dengan hamzah memiliki dua fungsi, yaitu untuk tasawwur 
dan atau tasdiq. Fungsi pertama adalah sebagai tasawwur  untuk 
menanyakan satuan. Semisal ucapan : 

 ام علي ؟  امحمد ناجح
“Muhamma atau Ali-kah yang meraih kesuksesan ?” 
Dalam konteks pertanyaan tersebut, kesuksesan bukan menjadi 

persoalan. Justru, kesuksesan dalam konteks tersebut sudah menjadi suatu 
hasil. Namun yang menjadi persoalan adalah siapa yang meraih 
kesuksesan tersebut. 

Wahab Muhsin dan T. Fuad Wahab menyebutkan bahwa pada 
istifham tasawwuri yang ditanyakan adalah lafaz yang menghampiri hamzah 
itu sendiri dan sesudahnya. Biasanya ada mu’addil (pembanding) yang 
diucapkan setelah am muttasilah9. Lebih lanjut, al-Husaini menyebutkan 
bahwa jika jika setelah hamzah merupakan isim (kata benda) maka setelah 
am muttasilah juga isim. Jika setelah hamzah adalah fi’il (kata kerja), maka 
setelah am muttasilah juga fi’il (kata kerja). Begitu seterusnya pada maf’ul 
(objek), hal (keadaan)10. 

Semisal ucapan seperti ini : 

 امحمد مسافر ام علي و اسافر محمد ام اقام
“Muhammad atau ‘Ali-kah yang pergi dan apakah Muhammad itu 
bepergian atau tinggal” 
Kalimat pertama menunjukan satuan dari kata benda. Sedangkan 

kalimat kedua menyakan satuan dari kata kerja. Berikut contoh dari ayat 
Al-Qur’an, Allah berfirman dalam surah Al-Nazi’at ayat 27 : 

 أأَنَْتمُْ أشََدُّ خَلْقاً أمَِ السَّمَاءُ بنَاَهَا
“Apakah penciptaan kamu yang lebih hebat ataukah langit yang 
telah dibangun-Nya?” 
Dalam teks ayat tersebut, yang dipertanyakan adalah satuan 

tentang hal yang lebih berat mengenai penciptaan, apakah manusia atau 

                                                           
8 Hashimi, Jawahir Al-Balaghah..., 78 
9 Fuad. Muhsin, Wahab. Wahab, Pokok-Pokok Ilmu Balaghah (Bandung: Angkasa, 1983), 
99. 
10 Abdul Qadir Al-Husaini, Fann Al-Balaghah (Beirut: ’Alim al-Kutub, 1983), 122-123. 



Muhamad Erpian Maulana 

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   84 

 

langit. Dalam ayat tersebut terdapat kata setelah hamzah istifham berupa 
isim (kata benda), begitu juga dengan pembandingnya.  

Terkait hal ini, al-Tabari menulis sebagai berikut : 
 “Allah menyebutkan ayat ini sebagai respon terhadap masyarakat 
Quraish yang mendustakan hari kebangkitan. Mereka berkata, 
“apakah akan dibangkitkan juga apabila kita telah menjadi tulang 
belulang?”. Wahai kalian manusia, apakah kalian merasa kalian 
lebih berat penciptaannya ketimbang langit yang telah dibangun 
oleh Tuhan kalian. Agar kalian ketahui, bahwa langit ditinggikan 
kemudian menjadi atap. Mudah untuk menciptakan kalian dan 
semisal kalian, juga mudah untuk menghidupkan kembali setelah 
mematikan kalian. Menciptakan kalian setelah kematian kalian 
tidaklah lebih berat ketimbang penciptaan langit. Yang dimaksud 
dengan banaha adalah menjadikannya sebagai atap untuk bumi11” 
Fungsi kedua adalah untuk tasdiq, yaitu menanyakan nisbat sesuatu 

kepada yang lain dan sesudahnya tidak ada am muttasilah dan mu’adil. 
Seperti ucapan : 

 احضر الاستاذ ؟ 
“Apakah guru hadir?” 
Dalam kalimat pertanyaan tersebut, tidak ditanyakan satuan dari 

masing-masing kedua kata tersebut. Namun yang ditanyakan adalah nisbat 
hadir kepada seorang guru. Apakah guru benar-benar hadir atau tidak. 

Dalam ayat Al-Qur’an, Allah SWT. berfirman dalam surah Al-
Anbiya ayat 36 : 

َّخِذوُنكََ إلِاَّ هُزُواً أهَذاَ ا  لَّذِي يذَْكُرُ آلِهَتكَُمْ وَإذِا رَآكَ الَّذِينَ كَفرَُوا إِنْ يتَ

حْمنِ هُمْ كافرُِونَ   وَهُمْ بذِِكْرِ الرَّ

“Dan apabila orang-orang kafir itu melihat kamu, mereka hanya 
membuat kamu menjadi olok-olok. Mereka berkata, “Apakah ini 
orang yang mencela tuhan-tuhanmu ?” padahal mereka adalah 
orang-orang yang ingkar mengingat Allah Yang Maha Pemurah” 
Dalam ayat tersebut, menisbatkan Nabi Muhammad kepada kata 

yadhkuru alihatakum. Dalam ayat tersebut tidak disebutkan pula am 
muttasilah dan muaddilnya. Berikut beberapa pendapat mufassir terkait ayat 
tersebut : 

“Al-Zamakshari menuturkan bahwa kata al-dhikru menunjukan 
dua makna, penyebutan untuk hal yang baik dan sebaliknya. Jika 

                                                           
11 Ibnu Jarir Al-Tabari, Tafsir Al-Tabari (Beirut: Muassasah al-Rayan, 1994), Juz 7, 455. 



Istifham dalam Surah Al-Qiyamah… 

85   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

yang dituju adalah makna salah satunya, maka makna itu menjadi 
mutlak tidak dibatasi. Seperti ungkapan, “aku mendengar 
seseorang menyebut-nyebut tentangmu”. Jika orang tersebut 
merupakan orang yang jujur, maka penyebutan itu tentu berisi 
pujian. Sebaliknya, jika dia adalah seorang musuh, maka ucapan itu 
tentunya adalah cacian 12  … Ibnu ‘Atiyah menuturkan bahwa 
asbab al-nuzul dari ayat ini adalah ketika Abu Sufyan dan Abu Jahal 
melihat Rasulullah di dalam masjid, kemudian mereka berdua 
mengolok-ngolok nabi 13 … Al-Khazin menjelaskan bahwa 
maksud dari wa hum bi dhikri al-rahmani adalah mereka tidak 
mengetahui kata al-rahman, mereka hanya mengetahui rahman al-
yamamah yaitu Musailamah al-Kaddhab14” 
Dari penjelas di atas, dapat dipahami bahwa dalam ayat tersebut 

terdapat istifham tasdiq dengan konteks mengolok-ngolok nabi. Mengingat 
bahwa dalam konteks keimanan, orang-orang kafir tidak 
mengikuti/membenarkan ajaran Nabi Muhammad SAW. 
2. Hal 

Istifham dengan hal, hanya befungsi untuk tasdiqi saja. Oleh 
karenanya, setelahnya tidak ada muaddil dan am muttasilah. Semisal ucapan : 

 هل انكسر الزجاج   ؟ وهل الكواكب سيارة ؟
“Apakah kaca itu pecah ? dan ungkapan, apakah bintang-bintang 
itu planet ?” 
Ungkapan pertama tersusun dengan susununan jumlah fi’liyyah, 

sedangkan ungkapan kedua tersusun dengan susunan jumlah ismiyyah. 
Dengan demikian, istifham dengan hal masuk pada dua susunan kalimat 
tersebut. Dalam hal ini, konteks istifham dengan jumlah ismiyyah lebih 
tinggi/kuat ketimbang ungkapan dengan jumlah fi’liyyah. Jumlah fili’yyah 
menunjukan sesuatu yang baru dan lama. Sedangkan jumlah ismiyyah 
menunjukkan terus menerus dan menetap15.   

Semisal firman Allah dalam surah Al-Anbiya ayat 108 : 

 قلُْ إِنَّمَا يوُحَى إلَِيَّ أنََّمَا إلِهَُكُمْ إلَِهٌ وَاحِدٌ فهََلْ أنَْتمُْ مُسْلِمُونَ 
“Katakanlah (Muhammad), sungguh apa yang diwahyukan 
kepadaku ialah bahwa Tuhanmu adalah Tuhan Yang Esa, maka 
apakah kalian telah berserah diri kepadanya ?” 

                                                           
12 Al-Zamakhshari, Tafsir Al-Kasshaf (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2009), Juz 3, 116. 
13 Ibnu ’Atiyyah, Tafsir Ibnu Atiyyah (Beirut: Dar al-Kutub al-’Ilmiyyah, 2001), Juz 4, 81-
82. 
14 Ala’ al-Din Al-Baghdadi, Tafsir Al-Khazin (Beirut: Dar al-Kutub al-’Ilmiyyah, 2004), Juz 
3, 225. 
15 Al-Husaini, Fann Al-Balaghah..., 128-129 



Muhamad Erpian Maulana 

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   86 

 

Jika diperhatikan kata ilahakum ilahun wahidun, merupakan 
ungkapan dengan kalam khabari dengan menempatkan orang yang ingkar 
kepada orang yang tidak ingkar. Ayat tersebut ditujukan kepada orang-
orang yang mengingkari ke-Esaan Allah, tetapi tanpa taukid. Tak ada 
ubahnya seperti ditujukan kepada orang-orang yang tidak ingkar. Sebab 
dihadapan mereka ada dalil-dalil dan keterangan-keterangan yang jelas dan 
jika diperhatikan, pasti akan sampai pada kesimpulan tentang ke-Esaan 
Allah dan tidak mengingkarinya16. 

Sedangkan pada lanjutan ayatnya menggunakan istifham dengan 
kata hal, diiringi dengan jumlah ismiyyah. Dalam hal ini, menurut penulis 
mengindaksikan bahwa berserah diri kepada Allah serta meyakini tanda-
tanda ke-Esaannya bersifat istimrar (terus menurus) dan thubut (tetap). 
3. Ma 

Istifham dengan kata ma, menunjukan sesuatu yang ditanyakan 
adalah hal yang tidak berakal. Istifham dengan jenis ini, memiliki tiga 
fungsi. Fungsi pertama sebagai penjelasan suatu kata. Semisal : 

 ما العسجد ؟ فيقال له فى الجواب انه ذهب
“Apa itu al-‘asjad ? disampaikanlah kepadanya bahwa al-‘asjad 
adalah al-dhahab (emas)”. 
Fungsi kedua adalah untuk menuntut tahu hakikat dari sesuatu. 

Semisal ungkapan : 

  ما الانسان ؟ الانسان حيوان ناطق
“Apa itu manusia ? Manusia adalah makhluk yang berakal” 
Fungsi ketiga adalah untuk menyakan keadaan. Seperti ungkapan : 

 ما انت ؟ انا بخير الحمد لله
“Bagaimana kabarmu ? Aku baik, alhamdulillah”. 
Dalam surah Al-Qari’ah ayat 1-4, Allah berfirman : 

 عَةُ  وَمَا أدَْرَاكَ مَا الْقَارِعَةُ يوَْمَ يكَُونُ النَّاسُ كَالْفرََاشِ الْمَبْثوُثِ الْقَارِعَةُ مَا الْقَارِ 
“Hari Kiamat. Apakah hari kiamat itu ? Dan tahukah apa hari 
kiamat itu ? Pada hari itu manusia seperti laron yang beterbangan 
?” 
Dalam teks ayat tersebut, terdapat huruf istifham berupa ma. 

Terkait penjelasan ini, al-Tabari menulis sebagai berikut : 
“Firman Allah ma al-qari’ah ; Allah berkata tentang besarnya hari 
kiamat, yang ketika itu membuat rontok makhluk karena 
ketakutan. Kerontokan seperti apa ? maksudnya kerontokan yang 
seperti apa yang membuat makhluk kerontokan dan 

                                                           
16 Muhsin, Wahab. Wahab, Pokok-Pokok Ilmu Balaghah..., 90 



Istifham dalam Surah Al-Qiyamah… 

87   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

menghancurkannya. Seberapa besarkah kerontokan itu ? firman 
Allah yauma yakunu al-nasu … yaitu hari dimana manusia seperti 
laron berjatuhan di dalam api … bukanlah seperti nyamuk dan 
makna al-mabthuth adalah al-mufarraq (terpisah)17” 
Dari data di atas, dapat disimpulkan bahwa ma di sana berfungsi 

sebagai fungsi kedua. Ma disana digunakan sebagai alat tanya untuk 
menanyakan hakikat dari yang dimaksud dengan kerontokan yang terjadi 
kelak.  
4. Man 

Istifham dengan man, adalah istifham yang digunakan untuk 
menanyakan seseorang yang berakal. Seperti ungkapan berikut : 

 من اعلن استقلال اندونسيا ؟
“Siapakah yang memproklamasikan kemerdekaan Indonesia ?” 
Dalam ungkapan tersebut, yang menjadi persoalan adalah tentang 

proklamator yang mendeklarasikan kemerdekaan negara Indonesia. 
Dalam Al-Qur’an misalnya, firman Allah dalam surah Fussilat ayat 15 : 

ةً... ِ وَقَالوُا مَنْ أشََدُّ مِنَّا قوَُّ ا عَادٌ فَاسْتكَْبرَُوا فِي الْْرَْضِ بغَِيْرِ الْحَق   فَأمََّ
“Maka adapun kaum ‘Ad, mereka menyombongkan diri di bumi 
tanpa mengindahkan kebenaran dan mereka berkata, siapakah 
yang kekuatannya lebih hebat dari kami…?” 
Dalam ayat tersebut kata man menunjukan kesombongan dan 

sikap menantang kelompok Ad, kepada manusia lain sebagai individu 
maupun kelompok yang merasa lebih  hebat dan berkekuatan ketimbang 
mereka.  
5. Mata 

Istifham dengan kata mata menunjukan pertanyaan terkait 
penentuan waktu, baik waktu yang telah lalu maupun waktu yang akan 
datang. Semisal ungkapan berikut : 

 متى جئت ؟ و متى تذهب
“Semenjak kapan kamu datang ? dan ungkapan, kapan kamu akan 
pergi ?”  
Dari dua ungkapan di atas, dapat dibedakan bahwa ungkapan 

pertama menunjukan sesutau yang telah lalu. Sedangkan ungkapan kedua, 
menunjukan sesuatu yang akan datang. Allah berfirman dalam surah Al-
Isra ayat 51 : 

                                                           
17 Al-Tabari, Tafsir Al-Tabari..., Juz 24, 574. 



Muhamad Erpian Maulana 

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   88 

 

لَ  ا يكَْبرُُ فِي صُدوُرِكُمْ فسََيقَوُلوُنَ مَنْ يعُِيدنَُا قلُِ الَّذِي فطََرَكُمْ أوََّ أوَْ خَلْقاً مِمَّ

ةٍ فسََينُْغِضُونَ إلَِيْكَ رُءُوسَهُمْ وَيقَوُلوُنَ مَتىَ هُوَ قلُْ عَسَى أنَْ يكَُونَ  مَرَّ

 قرَِيباً
“Atau menjadi makhluk yang besar (yang tidak mungkin hidup 
kembali) menurut pikiranmu. Maka mereka akan bertanya, siapa 
yang akan menghidupkan kami kembali  ? katakanlah, Yang telah 
menciptakanmu pertama kali. Lalu mereka akan emnggeleng-
gelengkan kepalanya kepadamu dan berkata, kapan kiamat itu 
akan terjadi. Katakanlah, barangkali waktunya sudah dekat” 
Dalam ayat tersebut, terdapat dua bentuk istifham yaitu man dan 

mata. Istifham pertama menanyakan siapa yang menghidupkan mereka 
setelah mati. Istifham kedua menanyakan tentang waktu. Terkait yang 
berkaitan dengan pertanyaan kedua, Ibnu Kathir menulis sebagai berikut :  

“Ibnu ‘Abbas dan Qatadah berkata bahwa mereka menggerakkan 
kepalanya sebagai bentuk merendahkan. Pendapat mereka berdua 
ini berlandaskan pada pemahaman orang arab terhadap makna al-
inghad, yaitu menggerakan dari bawah ke atas, atau sebaliknya… 
dan firman Allah ‘asa an yakuna qariba adalah berhati-hatilah 
dengan hal tersebut, karena sesungguhnya itu mendekati kalian. 
Tidak diragukan hari itu akan datang. Setiap yang akan datang, 
maka ia akan datang18” 
Dari data penjelas di atas, dapat disimpulkan bahwa istifham 

dengan mata pada ayat di atas adalah untuk menanyakan sesuatu yang 
bersifat akan datang atau disebut dengan istiqbal.  
6. Ayyana 

Ayyana digunakan untuk menuntut penentuan zaman yang akan 
datang dan diperuntukkan pada keadaan yang menggemparkan. 
Semisalnya firman Allah dalam surah Al-Qiyamah ayat 6 : 

 يسَْألَُ أيََّانَ يوَْمُ الْقِيَامَةِ 
“Dia bertanya, “Kapankah hari Kiamat itu ?” 
Dalam ayat tersebut, menggunakan kata ayyana guna menunjukan 

sesuatu yang dahsyat yang akan terjadi di masa yang akan datang. Ibnu 
‘Ashur menulis sebagai berikut : 

“Kata insan adalah kata yang menunjukan jenis, yaitu manusia. 
posisinya dalam konteks mengingkari yang bermakna penafiyan 
yang bersifat umum. Maksudnya adalah secara kebiasaan dan 
logika, manusia dalam ayat tersebut adalah menunjukan pada 

                                                           
18 Kathir, Tafsir Al-Qur’an Al-’Azim..., Juz 5, 85-86 



Istifham dalam Surah Al-Qiyamah… 

89   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

mayoritas manusia. namun hanya sedikit dari kelompok beriman. 
Maka yang dimaksud insan disini adalah manusia yang kafir… 
istifham di atas adalah pertanyaan yang mengolok-mengolokkan, 
karena mereka meyakini kemustahilan hari kiamat. Sedangkan 
lafaz ayyana merupakan istifham yang menunjukkan masa yang akan 
datang19” 
Dengan data penafsiran di atas menunjukan bahwa manusia yang 

dimaksud di ayat tersebut adalah manusia kafir, yang mengolok-
mengolokan hari yang dahsyat yaitu kiamat karena ketidakpercayannya 
terhadap hari kebangkitan. 
7. Kaifa 

Kata tanya kaifa berfungsi untuk menanyakan keadaan. Semisal 
ucapan : 

 كيف جئت ؟ راكبا العربة
“Bagaimanakah engkau datang ? dengan mengendarai delman” 
Ungkapan di atas menunjukan penanya mencari tahu tentang 

bagaimana cara orang yang ditanya bisa sampai ke tempat yang dituju. 
Semisal dalam surah Al-‘Ankabut 19: 

 

ِ يسَِيرٌ أوََلَمْ يرََ  ُ الْخَلْقَ ثمَُّ يعُِيدهُُ إِنَّ ذلَِكَ عَلَى اللََّّ  وْا كَيْفَ يبُْدِئُ اللََّّ
“Dan apakah mereka tidak memperhatikan bagaimana Allah 
memulai penciptaan makhluk ? kemudian dia mengulanginya 
kembali. Sungguh, yang demikian itu mudah bagi Allah” 
Dalam ayat ini, Ibnu Kathir menulis sebagai berikut : 
 “Allah SWT. berfirman sembari memberi kabar tentang al-Khalil 
AS. bahwasanya ia membimbing mereka untuk meyakini tempat 
kembali yang selama ini mereka ingkari, yaitu tentang penciptaan 
diri mereka. setelah sebelumnya mereka bukanlah apa-apa. 
Kemudian mereka diciptakan dan menjadi manusia yang memiliki 
pendengaran juga penglihatan. Maka, semua yang menciptakan ini 
mampu untuk mengembalikannya lagi. Sesungguhnya hal tersebut 
mudah saja bagi Dia. Kemudian Nabi Ibrahim membimbing 
mereka untuk mengambil pelajaran yang ada di setiap penjuru 
berupa tanda-tanda yang nyata yaitu tentang penciptaan Allah 
SWT. atas segala sesuatu. Diantaranya langit-langit beserta isinya 
meliputi  bintang-bintang dan planet, juga penciptaam bumi 

                                                           
19 Ibnu Ashur, Al-Tahrir wa Al-Tanwir (Tunisia: Dar al-Tunisiyyah, 1984), Juz 29, 339-343. 



Muhamad Erpian Maulana 

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   90 

 

meliputi gunung, lebah, pohon-pohon, sungai-sungai, laut-laut … 
20  
Dari data penafsiran di atas, didapatkan bahwa ucapan tersebut 

adalah ucapan Nabi Ibrahim kepada kaumnya. Kata kaifa dalam ayat 
tersebut merujuk pada bagaimana atau proses terciptanya manusia dan 
alam semesta. 
8. Aina 

Istifham dengan kata aina menunjukan atau menentukan tempat. 
Semisal firman Allah dalam surah Al-Takwir ayat 26 : 

 فَأيَْنَ تذَْهَبوُنَ 
“Maka kemanakah kalian akan pergi ? “ 
Terkait penafsiran ayat ini, Ibnu Kathir menulis sebagai berikut : 
 “Firman Allah fa aina tadhhabun maksudnya adalah dimana akal 
kalian ketika kalian membohongkan Al-Qur’an ? padahal ia begitu 
sangat jelas, terlebih ia datang dari Allah SWT. sebagaimana yang 
diutarakan oleh al-Siddiq kepada utusan Bani Hanifah setelah 
mereka menjadi muslim. Al-Siddiq juga menyuruh untuk 
memusnahkan kitab versi Musailamah, yang di dalamnya 
merupakan halusinasi. Kemudian ia lanjut berkata, celakalah kalian 
kemana kalian menghilangkan akal kalian. Demi Allah, kitab ini 
(kitab Musailamah) tidaklah datang dari Allah. Qatadah 
berpendapat bahwa yang dimaksud dengan pergi disana adalag 
pergi dari kitab Allah dan dari ketaatan21” 
Dari data penafsiran di atas, dapat disimpulkan bahwa ayat 

tersebut merupakan ayat sindiran kepada suatu kelompok yang menolak 
kebenaran Al-Qur’an. Seolah-olah, mereka telah menempatkan akal 
mereka di tempat yang salah.   
8. Anna 

Anna sebagai salah satu bentuk istifham memiliki tiga fungsi. 
Diantaranya adalah searti dengan kaifa (bagaimana), searti dengan min aina 
(darimana) dan mata (kapan). Semisal firman Allah dalam surah Ali Imran 
ayat 37 : 

َ يرَْزُقُ مَنْ يشََاءُ بغِيَْرِ … ِ إِنَّ اللََّّ قَالَ يَا مَرْيمَُ أنََّى لكَِ هَذاَ قَالتَْ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللََّّ

 حِسَابٍ 
“Zakariya berkata, wahai Maryam dari mana ini engkau peroleh ? 
Maryam menjawab, itu dari Allah. Sesungguhnya Allah memberi 
rezeki kepada yang Ia kehendaki tanpa perhitungan”. 

                                                           
20 Kathir, Tafsir Al-Qur’an Al-’Azim..., Juz 6, 270 
21 Kathir., Tafsir al-Qur’an al-‘Azim…, Juz 8, 340 



Istifham dalam Surah Al-Qiyamah… 

91   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

Dalam menafsirkan istifham tersebut, Ibnu Ashur menuturkan 
bahwa makna anna dalam ayat tersebut adalah min aina (darimana). 
Pemaknaan ini berangkat dari pintu-pintu yang ditinggali oleh Maryam 
semuanya terkunci. Tidak ada akses sedikitpun agar pintu tersebut 
terbuka22.   
9. Kam 

Istifham dengan kata kam, menunjukan penuntutan bilangan yang 
samar. Semisal firman Allah dalam surah Al-Kahfi ayat 19 : 

 

وَكَذلَِكَ بعََثنْاَهُمْ لِيتَسََاءَلوُا بيَْنهَُمْ قَالَ قَائلٌِ مِنْهُمْ كَمْ لَبِثتْمُْ قَالوُا لَبِثنَْا يوَْمًا أوَْ 

 بعَْضَ يوَْمٍ قَالوُا رَبُّكُمْ أعَْلمَُ بمَِا لَبِثتْمُْ...
“Dan demikianlah Kami bangunkan mereka, agar diantara mereka 
saling bertanya. Salah seorang diantara mereka berkata, sudah 
berapa lama kamu disini. Mereka menjawab, kita berada disini 
selama satu hari atau setengah hari. Yang lain berkata, Tuhanmu 
lebih mengetahui berapa lama kamu ada disini" 
Dalam ayat tersebut terdapat kata istifham kam, yang 

mempersoalkan tentang berapa lama ashab al-kahfi  tertidur di gua. Ibnu 
Kathir menulis sebagai berikut : 

“Allah SWT. berkata, dan sebagaimana kami telah menidurkan 
mereka, kemudian kami membangunkan mereka dengan keadaan 
badan yang sehat, rambut dan kulit mereka pun dalam kondisi 
sehat pula. Tidak berkurang sedikitpun dari kondisi mereka 
sebelum dan setelah bangun dari tidur, selama 300 tahun. Atas hal 
ini, salah satu dari mereka bertanya, berapa lama kalian tidur ? 
mereka menjwab, kami tidur satu hari atau setengah hari. Mereka 
masuk ke gua di permulaan siang hari dan bangun pada akhir siang 
menjelang sore. Oleh karenanya mereka berkata, atau setengah 
hari. Sebagian laginya berkata, Tuhanmu lebih mengetahui berapa 
lama kalian tertidur. Maksudnya adalah Allah lebih mengetahui 
tentang urusan kalian, seakan-akan mereka berada dalam keraguan 
tentang berapa lama mereka telah tertidur… 23 ”  
Dalam kisah tidurnya ashab al-kahfi, terlihat mereka berada dalam 

kebingungan tentang berapa lama mereka telah tertidur. Ilustrasi ini 
sebagaimana fungsi yang dimiliki oleh istifham dengan kata kam.   

 
 

                                                           
22 Ashur, Al-Tahrir Wa Al-Tanwir..., Juz 9, 222 
23 Kathir, Tafsir Al-Qur’an Al-’Azim..., Juz 5, 145. 



Muhamad Erpian Maulana 

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   92 

 

10. Ayyu 
Istifham dengan kata ayyu, memiliki lima fungsi. Di antaranya 

adalah untuk menanyakan satu sifat dari dua yang bercampur, 
menanyakan zaman, tenpat, makhluk berakal dan yang tidak berakal. 
Semisal firman Allah dalam surah Maryam ayat 73 : 

وَإذِاَ تتُلَْى عَلَيْهِمْ آياَتنَُا بيَ نَِاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفرَُوا لِلَّذِينَ آمَنوُا أيَُّ الْفرَِيقيَْنِ 

 دِيًّاخَيْرٌ مَقَامًا وَأحَْسَنُ نَ
“Dan apabila dibacakan ayat-ayat kepada mereka ayat-ayat Kami 
yang jelas maksudnya, orang-orang kafir berkata kepada orang-
orang yang beriman, manakah diantara kedua golongan yang lebih 
baik tempat tinggalnya dan lebih indah tempat pertemuannya” 
Dalam ayat tersebut, terdapat ungkapan ayyu al-fariqain khairun. 

Ungkapan tersebut menunjukan fungsi pertama dari ayyu, yaitu untuk 
menanyakan satu sifat dari dua yang bercampur. Di tempat lain, Allah 
berkata dalam surah al-Mulk ayat 2 : 

 وْتَ وَالْحَيَاةَ لِيبَْلوَُكُمْ أيَُّكُمْ أحَْسَنُ عَمَلًا وَهُوَ الْعزَِيزُ الْغَفوُرُ الَّذِي خَلقََ الْمَ 
“Yang telah menciptakan kematian dan kehidupan untuk menguji 
diantara kalian siapakah yang paling baik amalnya. Dan Dian 
Maha Perkasa juga Maha Pengampun” 
Dalam ayat di atas, terdapat kata ayyu yang diidafatkan dengan kata 

ganti kum. Ini menunjukan indikasi bahwa ayyu disana berfungsi sebagai 
istifham yang menunjukan sesuatu yang berakal.  
 
Istifham dalam Al-Qur’an 

Ahmad Badawi menuturkan bahwa istifham dalam Al-Qur’an 
sesuai dengan makna asalnya. Namun juga, dalam beberapa tempat keluar 
dari makna asalnya. Indikasi keluarnya ini dapat dilihat dari konteks 
kalimatnya24.Berikut di antara bentuk-bentuknya : 
1. Al-Taswiyah (menyamakan) 

Semisal firman Allah SWT. dalam surah Yasin ayat 10 : 

 وَسَواءٌ عَليَْهِمْ أأَنَْذرَْتهَُمْ أمَْ لمَْ تنُْذِرْهُمْ لَا يؤُْمِنوُنَ 
“Sama saja bagi mereka apakah engkau memberikannya 
peringatan atau tidak, mereka tetap tidak akan beriman” 
Menurut Ibnu ‘Ashur, hamzah istifham tersebut keluar dari makna 

asalnya menjadi makna al-taswiyah (sama/menyamakan), karena berada 

                                                           
24 Badawi, Min Balaghah Al-Qur’an..., 126 



Istifham dalam Surah Al-Qiyamah… 

93   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

dalam konteks majaz mursal. Am istifham dalam ayat tersebut bermakna 
wa (dan)25. 
2. Al-Nahyu (larangan) 

Semisal firman Allah SWT. dalam surah Al-Taubah ayat 13 : 

لَ ألَا تقُاتلِوُنَ قَوْم سُولِ وَهُمْ بدَؤَُكُمْ أوََّ وا بِإخِْراجِ الرَّ ً نكََثوُا أيَْمانهَُمْ وَهَمُّ ا

ُ أحََقُّ أنَْ تخَْشَوْهُ إِنْ كُنْتمُْ مُؤْمِنيِنَ  ةٍ أتَخَْشَوْنهَُمْ فَاللََّّ  مَرَّ
“Mengapa kamu tidak memerangi orang-orang yang melanggar 
sumpah dan telah merencanakan mengusir Rasul dan mereka yang 
pertama memerangi kamu. Apakah kamu takut kepada mereka, 
padahal Allah-lah yang lebih berhak untuk kamu takuti jika kamu 
orang-orang yang beriman” 
Makna kata atakhshaunahum adalah istifham li al-nahyi (menunjukan 

larangan). Ibnu kathir menuturkan bahwa maksud dari potongan ayat 
tersebut adalah larangan untuk tidak takut, karena hanya Allah-lah satu-
satunya yang berhak ditakuti26.  
3. Al-Amru (memerintahkan)  

Semisal firman Allah SWT. dalam surah Al-Maidah ayat 91 : 

إِنَّمَا يرُِيدُ الشَّيْطَانُ أنَْ يوُقعَِ بيَْنكَُمُ الْعدَاَوَةَ وَالْبغَْضَاءَ فِي الْخَمْرِ 

لَاةِ فهََلْ أنَْتمُْ مُنْتهَُونَ  ِ وَعَنِ الصَّ  وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللََّّ
“Dengan minuman keras dan judi itu, setan hanyalah bermaksud 
menimbulkan permasalahan dan kebencian di antara kamu, dan 
menghalang-halangi kamu dari mengingat Allah dan melaksanakan 
salat, maka tidakkah kamu mau berhenti ?” 
Menurut Wahbah Zuhaili, kata istifham disana bermakna al-‘amr 

(perintah) untuk berhenti dari minum khamar. Pemaknaan ini dapat 
dilihat dari asbab al-nuzul ayat tersebut. Setelah ayat tentang larangan 
meminum khamar ketika salat turun, barulah turun ayat ini sebagai 
peringatan untuk berhenti meminumnya. Dalam menyikapi turunnya ayat 
ini, para sahabat berkata intahaina rabbuna (kami telah berhenti 
meminumnya wahai Tuhanku)27. 
 
Istifham dalam Surah Al-Qiyamah 

Surah al-Qiyamah merupakan surah makkiyah yang memiliki 40 
ayat. Dalam pengamatan penulis, terdapat beberapa istifham dalam surah 
al-Qiyamah. Ulasannya adalah sebagai berikut : 

 

                                                           
25 Ashur, Al-Tahrir Wa Al-Tanwir..., Juz 22, 352 
26 Kathir, Tafsir Al-Qur’an Al-’Azim..., Juz 4, 117 
27 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir (Damaskus: Dar al-Fikri al-Mu’asir, n.d.), Juz 7, 35. 



Muhamad Erpian Maulana 

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   94 

 

1. Al-Qiyamah ayat 3 
Allah berfirman dalam surah Al-Qiyamah ayat 3 : 

نْسَانُ ألََّنْ نجَْمَعَ عِظَامَهُ   أيَحَْسَبُ الِْْ
“Apakah manusia mengira bahwa Kami tidak akan 
mengumpulkan (kembali) tulang-belulangnya” 
Dalam ayat tersebut terdapat huruf istifham berupa alif. Alif dalam 

posisinya sebagai huruf istifham memiliki dua fungsi, yaitu sebagai 
pertanyaan untuk fungsi satuan dan fungsi tasdiq (membenarkan). Kedua 
fungsi ini dapat dibedakan dengan hadirnya pembanding. Jika dalam suatu 
kalimat terdapat pembanding, maka termasuk pada alif istifham dengan 
fungsi tasawwur. Jika tidak ada pembanding, maka berfungsi sebagai tasdiq. 
Dalam ayat tersebut, alif istifham berfungsi sebagai tasdiq.  

Ibn Atiyyah menulis sebagai berikut : 
“Firman Allah SWT. dalam ayat ayahsabu al-insanu adalah 
pertanyaan yang berada dalam konteks taqrir (menetapkan) dan 
taubikh (menghinakan) sekaligus. Kata al-insu merupakan kata 
benda menunjukan jenis. Dalam konteks ini, ungkapan-ungkapan 
ayat ditujukan kepada kafir Quraish, yaitu berupa penolakan … 28“ 
Dalam penjelasannya, Ibnu Atiyyah seolah menegaskan bahwa 

makna istifham dalam ayat tersebut bergeser dari makna asalnya berupa 
membenarkan, menjadi makna menetapkan dan merendahkan. 
Pemaknaan ini tentu tidak lepas dari sorotan Ibnu Atiyah terhadap 
konteks ayat.  
2. Al-Qiyamah ayat 6 

Allah berfirman dalam surah Al-Qiyamah ayat 6 : 

 يسَْألَُ أيََّانَ يوَْمُ الْقِيَامَةِ 
“Dia bertanya, “Kapankah hari Kiamat itu?” 
Dalam ayat tersebut, menggunakan kata ayyana guna menunjukan 

sesuatu yang dahsyat yang akan terjadi di masa yang akan datang. Ibnu 
‘Ashur menulis sebagai berikut : 

“Kata insan adalah kata yang menunjukan jenis, yaitu manusia. 
posisinya dalam konteks mengingkari yang bermakna penafiyan 
yang bersifat umum. Maksudnya adalah secara kebiasaan dan 
logika, manusia dalam ayat tersebut adalah menunjukan pada 
mayoritas manusia. namun hanya sedikit dari kelompok beriman. 
Maka yang dimaksud insan disini adalah manusia yang kafir… 
istifham di atas adalah pertanyaan yang mengolok-mengolokkan, 
karena mereka meyakini kemustahilan hari kiamat. Sedangkan 

                                                           
28 ’Atiyyah, Tafsir Ibnu Atiyyah..., Juz 5, 402 



Istifham dalam Surah Al-Qiyamah… 

95   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

lafaz ayyana merupakan istifham yang menunjukkan masa yang akan 
datang29” 
Dengan data penafsiran di atas, menunjukan bahwa manusia yang 

dimaksud di ayat tersebut adalah manusia kafir, yang mengolok-
mengolokan hari yang dahsyat yaitu kiamat, karena ketidakpercayannya 
terhadap hari kebangkitan. 
3. Al-Qiyamah ayat 10 

Allah berfirman dalam surah Al-Qiyamah ayat 10 : 

نْسَانُ يوَْمَئذٍِ أيَْنَ الْمَفرَُّ   يَقوُلُ الِْْ
“Pada hari itu manusia berkata, ke mana tempat lari ?” 
Dalam ayat tersebut, terdapat kata aina yang berupa istifham dan 

berfungsi untuk menanyakan tempat. Ibn Kathir menulis sebagai berikut : 
“Firman Allah SWT., yaqulu al-insanu yaumaidhin aina al-mafarru 
adalah ketika telah tentu bagi keturunan Adam tentang ihwal-
ihwal hari kiamat, seketika itu juga manusia ingin berlarian. 
Mereka berkata, kemana tempat pelarian. Tempat pelarian disini 
adalah tempat aman digunakan untuk berlindung30” 
Dalam konteks ayat tersebut, fungsi istifham dengan huruf aina 

tidak keluar dari makna seharusnya, yaitu sebagi pertanyaan yang 
menanyakan tempat. Pemaknaan ini karena ayat tersebut berada dalam 
konteks kekhawatiran dan ketakutan manusia tentang besarnya hari 
kiamat. 
4. Al-Qiyamah ayat 36 

Allah SWT. berfirman dalam surah Al-Qiyamah ayat 36 : 

نْسَانُ أنَْ يتُرَْكَ سُدىً  أيَحَْسَبُ الِْْ
“Apakah manusia mengira, dia akan dibiarkan begitu saja?” 
Sama halnya dengan ayat ketiga dalam ayat ini didapati huruf 

istifham dengan bentuk hamzah yang berfungsi sebagai tasdiq, karena tidak 
ada pembanding setelah istifham. Dalam ayat tersebut, penisbatan al-insan 
(manusia) pada an yutraka (dibiarkan).  

Dalam tafsirnya, Ibnu ‘Ashur menulis sebagai berikut : 
 “Isti’naf ibtida’i yang ungkapannya menunjukan pada 
kemungkinan terjadinya hari kebangkitan, sebagaimana yang 
diawali dan disambungkan dengan ayat sebelumnya ayahsabu al-
insanu al lan najma’a izamah. Maka seakan-akan firman tersebut 
menjadi  ayahsabu an lan najma’a izamah wa yahsabu an natrukuhu fi 
halah al-‘adam (apakah manusian manusia kami tidak pernah 

                                                           
29 Ashur, Al-Tahrir Wa Al-Tanwir..., Juz 29, 339-343 
30 Kathir, Tafsir Al-Qur’an Al-’Azim..., Juz 8, 277. 



Muhamad Erpian Maulana 

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   96 

 

mampu memngumpulkan tulang belulangnya dan mereka mengira 
juga kami akan meninggalkannya dalam keadaan yang tiada)… 
istifham tersebut merupakan istifham inkari sebagaimana firman 
Allah dalam ayat sebelumnya ayahsabu al-insanu al lan najma’a 
izamah 31” 
Dalam penafsirannya, nampak jelas bahwa Ibnu ‘Ashur 

memahami ayat di atas dengan dua pendekatan kajian ra’yu (logika). 
Pertama, dengan menggunnakan munasabah (kesesuaian) antara ayat. 
Menurutnya, ayat di atas bermunasabah dengan ayat tiga. Kedua, dengan 
pendekatan balaghah. Dalam hal ini berangkat dari kesesuaian ayat di atas 
dengan ayat tiga, ia menuturkan bahwa istifham dalam ayat tersebut sama 
dengan istifham dengan ayat tiga, yaitu istifham yang berfungsi sebagai 
istifham inkari. Maka demikian, dapat disimpulkan bahwa istifham dalam 
ayat ini keluar dari makna asalnya.  
5. Al-Qiyamah ayat 37 

Allah SWT. berfirman dalam surah Al-Qiyamah ayat 37 : 

ٍ يمُْنىَ  ألََمْ يكَُ نطُْفةًَ مِنْ مَنيِ 
“Bukankah dia mulanya hanya setetes mani yang ditumpahkan (ke 
dalam rahim) 
Senada dengan dua ayat sebelumnya pada ayat ini terdapat 

istifham dengan huruf hamzah yang berfungsi sebagai tasdiq, karena tidak 
ada pembanding kata setelahnya. Ali al-Sabuni menulis sebagai berikut : 

“Firman Allah alam yaku nutfatan min mani yumna merupakan 
istifham li al-taqrir (penetapan/menetapkan) maksudnya adalah 
apakah manusia sadar manusia berasal dari mani yang lemah yakni 
air yang hina yang kemudian dibersihkan dan ditancapkan dalam 
rahim? Tujuannya adalah menjelaskan keadaan hina manusia, 
seakan-akan ia adalah makhluk dari mani yang satu aliran dengan 
air kencing32” 
Nampak jelas dalam pemaknaan di atas, menurut Ali Sabuni 

istifham dalam ayat tersebut keluar dari makna asalnya. Makna asalnya yang 
berupa tasdiq beralih menjadi al-taqrir dan al-tahqir karena melihat konteks 
ayat.  
6. Al-Qiyamah ayat 40 

Allah SWT. berfirman dalam surah Al-Qiyamah ayat 40 : 

 أنَْ يحُْييَِ الْمَوْتىَ ألََيْسَ ذلَِكَ بِقَادِرٍ عَلَى

                                                           
31 Ashur, Al-Tahrir Wa Al-Tanwir..., Juz 29, 364 
32 Ali Al-Sabuni, Safwah al-Tafasir,  (Makkah: Huquq al-Tab’i wa al-Nashr Mahfuzah, n.d.) 
Juz 3, 463. 



Istifham dalam Surah Al-Qiyamah… 

97   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

“Bukankah (Allah yang berbuat) demikian berkuasa (pula) 
menghidupkan orang mati?” 
Dalam ayat ini terdapat istifham dengan huruf hamzah yang 

berfungsi sebagai tasdiq (membenarkan), karena menanyakan nisbat Allah 
pada kemampuan untuk menghidupkan orang mati. Al-Maraghi menulis 
sebagai berikut : 

 “alaisa dhalika bi qadirin ‘ala an yuhyi al-mauta maksudnya adalah 
bukankah Allah yang menciptakan/mengawali makhluk ini yang 
tercipta dari nutfah yang hina, tentu sangat mampu untuk 
mengembalikannya sebagaimana Ia memulainya. Menurut hukum 
logika pun, mengembalikan tentu lebih mudah dari pada 
membuat. Sebagaimana firman Allah SWT wa huwa alladhi yabdau 
al-khalqa thumma yu’iduhu wa huwa ahwanu ‘alaihi. Diriwayatkan juga 
dari berbagai jalur bahwa Rasululllah SAW. jika membaca ayat ini, 
ia kemudian mengucapkan subhanaka allahumma bala (Maha Suci 
Engkau, tentu ya Allah) 
Dalam penafsiran al-Maraghi di atas, seolah menunjukan bahwa 

istifham tersebut berupa istifham tasdiq. Terlebih, informasi dari berbagai 
riwayat yang secara tegas nabi membenarkan atas istifham tersebut yang 
semakin mengindikasikan istifham disana sebagai tasdiq. Namun demikian, 
dalam pengamatan penulis istifham tersebut merupakan istifham inkari. 
Pertama, karena konteks ayat yang berbicara mengenai keingkaran 
manusia tentang hari kiamat. Kedua, dalam ayat tersebut sendiri setelah 
istifham hamzah disertai dengan kata laisa (bukan) yang jika disatukan 
bermakna bukankah.     

Kesimpulan 
Terdapat enam istifham dalam surah al-Qiyamah. Di antaranya 

dengan huruf hamzah yang berfungsi untuk membenarkan dengan jumlah 
empat, Aina yang merujuk pada pertanyaan tempat dengan jumlah satu 
dan kata Ayyana yang merujuk pada sesuatu yang dahsyat dan bersifat akan 
datang dengan jumlah satu. Istifham dengan hamzah pada surah ini telah 
keluar dari makna asalnya, karena indikasi dan konteks lain yang menuntut 
melahirkan makna yang berbeda.  
 

Daftar Pustaka  
’Atiyyah, Ibnu. Tafsir Ibnu Atiyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-’Ilmiyyah, 2001. 
Al-Baghdadi, Ala’ al-Din. Tafsir Al-Khazin. Beirut: Dar al-Kutub al-

’Ilmiyyah, 2004. 
Al-Dankazi, Mula Abdullah. Matan Al-Bina Wa Al-Asas. Surabaya: 



Muhamad Erpian Maulana 

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   98 

 

Maktabah al-Hidayah, n.d. 
Al-Husaini, Abdul Qadir. Fann Al-Balaghah. Beirut: ’Alim al-Kutub, 1983. 
Al-Sabuni, Ali. Al-Tibyan Fi ’Ulum Al-Qur’an. Makkah: Huquq al-Tab’i wa 

al-Nashr Mahfuzah, n.d. 
Al-Tabari, Ibnu Jarir. Tafsir Al-Tabari. Beirut: Muassasah al-Rayan, 1994. 
Al-Zamakhshari. Tafsir Al-Kasshaf. Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2009. 
Ashur, Ibnu. Al-Tahrir Wa Al-Tanwir. Tunisia: Dar al-Tunisiyyah, 1984. 
Badawi, Ahmad Ahmad. Min Balaghah Al-Qur’an. Mesir: Jami al-Huquq 

Mahfuzah, 2005. 
Hashimi, Sayyid Ahmad. Jawahir Al-Balaghah. Beirut: Maktabah al-

’Asriyyah, n.d. 
Kathir, Ibnu. Tafsir Al-Qur’an Al-’Azim. 2nd ed. Riyad: Dar Tayyibah li al-

Nashr wa al-Tauzi’, 1999. 
Muhsin, Wahab. Wahab, Fuad. Pokok-Pokok Ilmu Balaghah. Bandung: 

Angkasa, 1983. 
Nurdiyanto, Ade. “Istifham Dalam Al-Qur’an.” El-Wasathiya: Jurnal Studi 

Agama 4, no. 1 (2016): 39–52. 
Nurkholis, and Muhammad Wisnu Khumaidi. “Analisis Kata Tanya 

(Adawat Istifham) Dalam Surah Ali Imran: Analisis Kata Tanya 
(Adawat Istifham).” An Naba 2, no. 1 SE-An Naba (2019): 12–20. 
https://ejurnal.darulfattah.ac.id/index.php/Annaba/article/view/15
. 

Sagala, Rumadani. “Pragmatik Istifham.” Al-Bayan, n.d., 47–62. 
Zuhaili, Wahbah. Tafsir Al-Munir. Damaskus: Dar al-Fikri al-Mu’asir, n.d. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Istifham dalam Surah Al-Qiyamah… 

99   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


	Daftar isi.pdf (p.1-3)
	5. Surah Al-Qiyamah.pdf (p.4-23)

