Volume

Nomor 1 (Februari 2022)
P-ISSN: 2252-5890
E-ISSN: 2597-6664

Kritik Metafisika: Studi Komparatif Pemikiran Heidegger (1889-1976 M) dan..
Suhrawardi (1154-1191 M)
Muhammad Arif

Islam dan Media Massa: Pengarusutamaan Moderasi Islam Pada Situs
Tafsiralquran.id
Abdullah Falahul Mubarok, Yoga Irama

Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf
Abdul Munim Cholil

Historisitas dan Nilai Religius Shalawat Lam Yahtalim dalam Kitab Maragqi
Al-'Ubudiyah Karya Syekh Nawawi Al-Bantani
Moh. Ashif Fuadi, Muhammad Aslambik

Istifham dalam Surah Al-Qiyamah: Suatu Kajian Kebahasaan
Muhamad Erpian Maulana

Menelaah Ulang Kodifikasi Struktur Ayat dan Surah Al-Qur'an Rasm Uthmani
AspandiAspandi, Muhammad Sarkoni

Diterbitkan oleh
SEKOLAH TINGGI AGAMA ISLAM AL FITHRAH
Jurusan Ushuluddin




KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin
Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)
P-ISSN: 2252-5890; E-ISSN: 2597-6664

EDITORIAL TEAM
Editor-in-Chief
Kusroni (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya)

Managing Editor
Abdulloh Hanif (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya)

Editorial Board

Muhammad Kudhori, (Universitas Islam Negeri (UIN) Wali Songo, Semarang)
Mohammad Nu'man, (Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Ampel
Surabaya)

Iksan Kamil Sahri (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya)
Mohamad Anas (Sckolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya)

Achmad Imam Bashori (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya)

REVIEWERS
Damanhuri (UIN Sunan Ampel Surabaya, Indonesia)
Mukhammad Zamzami (UIN Sunan Ampel Surabaya, Indonesia)
Chafid Wahyudi (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya, Indonesia)
Muhammad Endy Fadlullah (Al Ibrahimy, Genteng, Banyuwangi,
Indonesia)
Alvan Fathony (Universitas Nurul Jadid, Paiton, Probolinggo, Indonesia)
Agus Imam Kharomen (UIN Wali Songo Semarang, Indonesia)
Khairul Muttaqin (IAIN Madura, Indonesia)

ABOUT THE JOURNAL

KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin
diterbitkan oleh Jurusan Ushuluddin Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah
Surabaya. Jurnal ini memuat kajian-kajian keislaman yang meliputi Tafsir, Hadis,
Tasawuf, Filsafat, Pemikiran Islam, dan kajian Islam lainnya. Terbit dua kali
setahun, yaitu bulan Februari-Agustus.

Saat ini, jurnal KACA telah terakreditasi SINTA peringkat 5,
berdasarkan Surat Keputusan Menteri Riset dan Teknologi/Badan Riset dan
Inovasi Nasional, Nomor: 200/M/KPT/2020, tanggal 23 Desember 2020, dan
berlaku selama lima (5) tahun.

Alamat surat menyurat:
J1. Kedinding Lor 30 Surabaya 60129 Jawa Timur Indonesia

Email: jurnal kaca.alfithrah@gmail.com


mailto:jurnal.kaca.alfithrah@gmail.com

Daftar Isi

Kritik Metafisika: Studi Komparatif Pemikiran Heidegger (1889-1976 M)
dan Suhrawardi (1154-1191 M)
Muhammad Arif 1

Islam dan Media Massa: Pengarusutamaan Moderasi Islam Pada Situs
Tafsiralquran.id
Abdullah Falahul Mubarok &Yoga Irama 26

Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf
Abdul Munim Cholil 49

Historisitas dan Nilai Religius Shalawat Lam Yahtalim dalam Kitab
Maraqi Al-"Ubudiyah Karya Syekh Nawawi Al-Bantani
Moh. Ashif Fuadi & Muhammad Aslambik 66

Istitham dalam Surah Al-Qiyamah: Suatu Kajian Kebahasaan
Muhamad Erpian Maulana 80

Menelaah Ulang Kodifikasi Struktur Ayat dan Surah Al-Qur’an Rasm
Uthmani
Aspandi Aspandi & Muhammad Sarkoni 100




KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin
Vol. 12, No. 1 (Februari 2022)|ISSN:2252-5890; E-ISSN:2257-6664|49-65
DOI: https://doi.org/10.36781/kaca.v12i1.197

MELIHAT TUHAN DALAM PERSPEKTIF ILMU KALAM DAN
TASAWUF

Abdul Munim Cholil
Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah Surabaya, Indonesia
Email: piyoefadil@gmail.com

Abstrak: “Melihat Tuhan” merupakan satu tema yang menghiasi kajian
keislaman. Pakar ilmu kalam masih berpolemik hingga saat ini. Sementara
kaum sufi menerima tema ini secara lebih terbuka. Artikel ini akan
membahas tentang integrasi ilmu kalam dan tasawuf terkait tema itu. Di
sini, penulis tidak disibukkan dengan perdebatan tentang boleh atau
tidaknya melihat Tuhan. Namun sampai pada pembahasan
“kemungkinan” dan dari pintu mana konsep Melihat Tuhan menjadi
kajian epistemologis yang menarik hingga saat ini. Ketika ahli kalam
berhenti di depan pintu fanzih (penyucian Allah dari segala cacat dan
keserupaan dengan makhluk), maka kita menemukan para sufi melewati
pintu itu. Yang menarik adalah bagaimana para sufi menghadirkan 'pintu’
menuju  7u'yatullah melalui konsep mahabbah. Namun dengan tetap
menjadikan temuan para ahli kalam sebagai “rumah kembali” ketika
berhadapan dengan shububat (kerancuan epistemik). Di sini penulis akan
memakai pendekatan eksistensialisme Heidegger untuk memasuki ruang
“kesadaran sufi” sehingga doktrin sufi bisa dipahami secara lebih empati,
karena sifatnya yang jauh dari jangkauan psikolog-antropolog yang
materialsitik.

Kata kunci: ru’yatullah, ilmu kalam, tasawuf, zanzih.

Abstract: “Seeing God” is a theme that adorns Islamic studies. Ulama
kalam still have polemics to this day. While the Sufis accept this theme
more openly. This article will discuss the integration of kalam and Sufism
related to that theme. The author is not preoccupied with the debate
about whether it is permissible or not to see God. But going so far as to
discuss the "possibility" and from which door the concept of Seeing God
has become an interesting epistemological study to date. When the ulama
kalam stops in front of the door of #nzih (purification of Allah from all
defects and likenesses with creatures), then we find Sufis passing through
that door. What is interesting is how the Sufis present the 'door' to
ru'yatullah through the concept of mababbah. However, by continuing to
make the findings of the ulama kalam a "home" when dealing with syubbat
(epistemic confusion). Here the author will use Heidegger's existentialism
approach to enter the space of "Sufi consciousness" so that Sufi doctrine


https://doi.org/10.36781/kaca.v11i2.130
https://doi.org/10.36781/kaca.v11i2.130

Abdul Munim Cholil

can be understood more empathetically, because its nature is far from the
reach of materialistic psychologists and anthropologists.
Keywords: ru’yatullah, kalam, sufism, zanzib.

Pendahuluan

Setiap disiplin ilmu dalam Islam mempunyai relasi yang sinergis
(al-takimul) antara satu dan yang lainnya.' Ilmu-ilmu tersebut bertemu
pada satu poin tertentu sekaligus memisahkan diri pada poin lainnya.
Kiranya cukup beralasan bila kita anggap semua disiplin ilmu Islam sudah
matang dan mapan dengan kompleksitasnya sendiri-sendiri. Kemandirian
dan independensi adalah keniscayaan bagi masing-masing ilmu, baik
terkait ontologi, epistemologi dan bahkan terma-terma yang disepakati
oleh setiap kajian keilmuan yang ada. Meski, misalnya, kita temukan
kontradiksi yang akut antara beberapa kajian yang ada, kita dituntut arif
dan bijak menyelami dan menguraikannya. Ketergesa-gesaan hanya
menimbulkan sikap arogansi tak termaafkan karena semua lahir dari rahim
yang sama: Islam.

Dalam kajian kali ini, kita akan menikmati sajian mengenai konsep
"melihat Allah" dalam dua diskursus ilmu sekaligus: ilmu kalam dan ilmu
tasawuf. Diskursus ilmu kalam berhasil menampilkan dzat Tuhan yang
sempurna dan tanpa cela. Perdebatan dan dialog yang ramai menghiasi
buku-buku ilmu kalam menjadi bukti kedigdayaan dan sifat elegan yang
ada dalam ilmu ini, tentu dengan watak defensifnya. Sementara tasawuf
(atau "etika" dalam pemaknaan yang tidak ketat dan paling sederhana)
menjadi nilai yang disepakati dan harus ada dalam setiap anasir akidah
maupun syariat Islam. Islam memposisikan etika layaknya ruh dalam
tubuh.

Namun demikian, kaum sufi menulis secara tegas bahwa ilmu
tasawuf ini adalah puncak keilmuan Islam, tentu tanpa ada maksud
menenggelamkan jasa dan kontribusi ilmu lainnya. Mereka beralasan
bahwa nilai esoterisme Islam yang tak bertepi hanya bisa ditembus dengan
suluk sufi’ Dalam konsep "melihat Tuhan" misalnya, yang ditawarkan
ilmu kalam hanya berhenti pada perdebatan sengit mengenai: apakah bisa
kita melihat Allah Swt.? Kalau bisa, lantas di mana: di dunia atau di
akhirat? Apakah dengan memakai indera penglihatan mata atau dengan
hati? Logika semua sekte kaum teolog berhenti di sini. Tasawuf kemudian
melanjutkan kebenaran epistemologis yang dibangun kaum teolog dengan
memakai perspektif sendiri. Ilmu kalam memiliki konstribusi besar saat

! Thaha Abdurrahman, Tajdid Al-Manhaj fi Tagwim Al-Turath, Maroko: Al-Markaz Al-
Thaqafi Al-Arabi) 89

2 Al-Ghazali, A-Mungidz min Al-Dlalil, dalam kumpulan risalah Al-Imam Al-Ghazali,
(Beirut-Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006) 56-65

50 KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin



Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf

mengantar seorang sa/ik sampai pada pintu fanzil, sementara tasawuf
menarik sa/ik untuk melanjutkan petualangan esoterime dalam ragam
dimensinya yang eksotis dan mengagumkan.

Kebenaran epistemologis kaum teolog akan dijadikan pijakan dan
tempat kembali tatkala kaum sufi menemukan kebuntuan simbol yang tak
bisa dipahami. Ibn Arabi mengingatkan sesama master sufi "jangan dikira
bahwa seorang arjf tak mungkin terpleset" karena mereka bukan para nabi
yang ma’shiam (dilindungi dari kesalahan). Ilmu kalam menjadi titik awal
langkah seorang salik sekaligus "rumah pulang" ketika menemukan
kerumitan-kerumitan simbolik di balik tersingkapnya tabir ilahi.

Lanskap relasi kedua ilmu tertangkap jelas dari paparan di atas.
Keduanya kemudian berpisah dalam beberapa ide yang diusung, termasuk
sumber pengetahuan dan terma-terma yang dipakai. Maka demi
kelancaran studi komparatif yang akan penulis lakukan di sini, perlu
kiranya kita mengenal sumber pengetahuan ilmu kalam yang berpijak pada
teks-teks wahyu dan akal sekaligus. Sementara tasawuf menjadikan ilham*
sebagai pijakan utama. Tanpa meyakini adanya ilham, pembaca tak akan
bisa memahami secara jernih diskursus sufistik. Ilham mendapat legitimasi
kebenarannya dari Al-Qur'an, seperti diungkap dalam kisah nabi Musa
alaihissalamz dan ibunya, yang mendapat ilham dari Allah Swt. untuk
mengalirkan nabi Musa yang masih bayi di aliran sungai Nil.”

Karena karakter ilham yang hanya bisa direngkuh oleh dzaug (rasa
sufistik) setelah melakukan riyddlah (inisiasi) doktrin sufi atau murni
sebagai sesuatu yang terberi, ia memiliki sisi mistisnya tatkala akan
dibahasakan atau dilogikakan. Berangkat dari sini, beberapa tokoh sufi
kemudian lebih nyaman memakai bahasa simbolik untuk menguraikan
pengalaman-pengalaman sufistik yang dahsyat itu. Simbol-simbol sufistik
juga berfungsi sebagai antisipasi dari beberapa kalangan eksoteris yang
cenderung memberi interpretasi semena-mena terhadap pengalaman
privatif sufi tanpa menaruh simpati sedikitpun. Bila hal ini terjadi, maka
petaka bagi mereka sekaligus bagi disiplin ilmu ini sendiri; mengingat
stigma "sesat" telah mengantar beberapa tokoh sufi ke tiang eksekusi,
sementara konsekuensi lainnya: ilmu ini akan diabaikan oleh generasi

3 Menepis semua kemungkinan penyerupaan Tuhan dengan makhluk-Nya.

4 Ilham merupakan pendalaman apa yang dijelaskan dalam wahyu; ilham merupakan
penerimaan ilmu-ilmu ketuhanan yang tak bisa menciptakan syariat baru, ia merupakan
kumpulan maklumat ketuhanan (ghaibiyyah) yang berfungsi untuk mempertegas
kedudukan syariat baik lahiriah maupun batiniyahnya. Dalam leksikografi sufistik #afs
kulliyyah selalu identik dengan lauh mahfudz, dan ilham adalah kemampuan ruhaniah
manusia (nafs juz'iyyah) untuk menerima pendaran ilmu-ilmu yang tertulis di lauh
mahfudz itu. (Lihat: Al-Ghazali, Ar-Risdlah Al-Ladunniyah, dalam kumpulan risalah Al-
Imam Al-Ghazali, (Beirut-Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006) 70)

5QS. Thaha: 39

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022) 51



Abdul Munim Cholil

mendatang. Setiap pengkaji harus menyadari sedini mungkin bahwa
tasawuf memang identik dengan bahasa simbolik karena ia adalah
penguraian sisi esoterime agama Islam.

Dengan alasan-alasan ini, penulis akan memakai pendekatan
eksistensialisme Heidegger agar bisa lebih simpati dalam menafsirkan
pengalaman kesufian. Yang membedakan eksistensialisme dengan analisa
psikologis terletak pada kenyataan bahwa psikologi masuk kategori nalar
empiris yang mengandalkan observasi, sementara eksistensialisme
menckankan pengetahuan melalui partisipasi. Setiap penalaran empiris
tidak mengakui aspek a priori; kebalikan dari eksistensialisme.® Tema
tentang being (wujud) yang dianalisa dalam eksistensialisme bukan seperti
yang diasumsikan oleh psikolog yang menempatkan being sebagai emosi
belaka. Pengalaman kesufian bukan emosi, namun lebih pada proses kaum
sufi dalam merengkuh kesadaran ecksistensialnya; sebuah proses
menemukan ke-aku-an yang terlempar, meminjam bahasa Heidegger.

""Melihat Tuhan' dalam Diskursus Ilmu Kalam

Setelah memahami dua pembahasan di atas: tasawuf menjadikan
ilham sebagai sumber pengetahuan dan bahasa simbolik sebagai
pengantarnya, barulah kita bisa melanjutkan kajian ini. Mula-mula, penulis
akan menyajikan perdebatan mengenai konsep "melihat Tuhan" yang
ramal dalam kajian ilmu kalam secara singkat saja.

Secara garis besar, sekte-sekte teologi Islam terbagi ke dalam dua
aliran dalam merespon konsep "melihat Tuhan": ada yang meyakini bahwa
melihat Tuhan itu mungkin dan yang lain memustahilkannya. Kedua
kelompok sama-sama berpijak pada dalil rasional dan tekstual sekaligus.’
Dari kelompok pertama kemudian memunculkan sempalan-sempalan baru
terkait apakah Tuhan yang bisa dilihat itu terjadi di dunia atau akhirat,
apakah dengan memakai indera penglihatan mata atau hati.

Mazhab Asy'ari dan Maturidi berada pada barisan terdepan
kelompok yang meyakini terjadinya hal itu. Keduanya sama-sama
memperkuat argumentasi teologisnya dengan dalil teks atau akal. Mungkin
hanya imam Al-Razi yang tampaknya meragukan argumentasi logika dalam
beberapa karyanya terkait konsep "melihat Tuhan". Namun dalam karya
yang ditulisnya di usia senja, seperti A/~Matilib Al-Alyah, dia semakin
mantap mendukung mazhab Asy'ari dengan sedikit menyinggung

¢ John Macquarrie, Existensialism, (USA: Penguin Book, 1980) 26-27

7 Ada juga yang menambahkan dalil Ijma' (konsensus ulama) seperti imam Ar-Razi dalam
Nihayat Al-Uqul, tapi kemudian dibantah oleh Al-Amidi dan Al-Iji dalam Al-Mawagqifnya
(Lihat: Muhammad Shaleh Al-Zarkan, Fakbr Al-Din Al-Rizi wa Ard'nhu Al-Kalamiyah wa
Al-falsafiyah, Dar Al-Fikr, h. 271)

52 KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin



Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf

simpatinya pada kaum esoteris.® Selain takwil @z Asy'ari dan Maturidi
terthadap teks-teks agama yang mengindikasikan kemungkinan terjadinya
"melihat Tuhan", mereka juga menjadikan dalil rasional sebagai tawaran:
Allah Swt. itu wujud. Setiap yang wujud boleh terlihat. Maka Allah Swt.
bisa dilihat.”

Sementara di muka barisan lainnya ada sekte Muktazilah,
Khawarij, Zaidiyah dan Syiah Imamiyah."” Argumentasi logika mereka:
setiap yang bisa dilihat dengan mata adalah konsekuensi jisiz (sesuatu yang
tersusun dari beberapa elemen). Sementara Allah Swt. bukan jiszz. Maka
Dia tak mungkin bisa dilihat. Kemudian beberapa ayat yang dijadikan dalil
oleh kelompok pertama ditakwil dengan interpretasi ideologis yang,
setidaknya, bisa mematahkan argumentasi bahwa Allah Swt. bisa dilihat.
Sementara hadis Nabi Saw. yang disinyalir memungkinkan melihat Tuhan
di akhirat dijustifikasi sebagai hadis dla'sf, shadz, gharib dan seterusnya.''

Dalam mengkaji konsep "melihat Tuhan" kita dihantar pada salah
satu muara pertemuan antara kaum sufi dan mazhab Asy'ari secara khusus.
Terdapat beberapa kesamaan visi antara keduanya, termasuk dalam kajian
kali ini. Hal ini setidaknya menghempaskan tuduhan sepihak kalangan
reformis dan beberapa pengkaji kontemporer yang seringkali
berkesimpulan bahwa kaum sufi dan pengikut mazhab Asy'ari melakukan
konspirasi dengan penguasa untuk mencekoki masyarakat Muslim
schingea didominasi konsep fatalistik sufi atau konsep "perbuatan
manusia" versi mazhab Asy'ari. Tuduhan semacam ini tidak benar karena
hanya berpijak pada pembacaan dangkal yang politis, lebih lagi mereka tak
mau menyentuh epistemologi masing-masing kedua mazhab yang
memang sangat mirip dan sinergis. Sehingga nantinya, kita merasa tidak
asing lagi saat menyaksikan seorang Asy'arian yang sufi atau sebaliknya.

"Melihat Tuhan' Perspektif Mazhab Asy'ari-Maturidi

Penulis merasa harus memberi porsi sub-bab kali ini secara
spesifik karena kelompok kedua sudah mengambil sikap tegas bahwa
Tuhan tak mungkin bisa dilihat. Kita bisa meneruskan kajian dengan
hanya fokus pada kelompok pertama yang hampir semuanya sampai pada
kesimpulan bahwa Allah Swt. bisa dilihat. Namun masih menyisakan
beberapa perdebatan: apakah dengan mata atau dengan hati? Apakah
terjadi di dunia atau di akhirat?

8 Ar-Razi, Al-Matilib Al-Aliyih, ed. Ahmad Hijazi As-Saqa, (Beirut-Libanon: Dar Al-
Kitab Al-Arabi, 1987) 48 & 54

O Al-Tji, Al-Mawagif fi 'limi Al-Kaldm, (Kairo: Maktabah Al-Mutanabbi) 302

10 Lihat: komentar Al-Zarkan, Fagbr A/-Din Al-Rizi, 264-265

! Diantara pengkaji kontemporer yang sampai pada kesimpulan itu adalah Hasan bin Ali
Assegaf, seorang sarjana Muslim asal Yordan, dalam bukunya Mas'alat Ar-Ru'yah, (Oman-
Yordan: Dar Al-Imam An-Nawawi, 2007)

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022) 53



Abdul Munim Cholil

Di tubuh mazhab Asy'ati, terutama kalangan wuta'akbirin, ada yang
berpendapat bahwa melihat Tuhan bisa terjadi di dunia dan dengan mata
kepala, mereka menjadikan dialog Nabi Musa dengan Allah Swt. yang
meminta agar diperkenankan melihat-Nya'?, sebagai dalil. Sementara yang
lain berkesimpulan bahwa melihat Allah Swt. hanya bisa terjadi di akhirat;
mereka berdalih bahwa ayat tersebut sudah dispesifikasi dengan hadis
bahwa orang mukmin akan melihat Tuhannya sebagaimana mereka
melihat rembulan di malam hari.” Ada pula yang bersikukuh bahwa
Tuhan tak mungkin bisa dilihat dengan mata karena secara logika mata
hanya sanggup menangkap wujud materi. Tuhan hanya bisa dilihat dengan
mata hati. Atau bahkan ada yang berasumsi bahwa melihat bisa terjadi
dengan semua indera. Tentunya, semua perbedaan perspektif di atas tetap
mengukuhi satu sikap teologis yang tak bisa ditawar: tersingkapnya tabir
ilahi adalah murni dengan cara dan kehendak Tuhan. Manusia tak pernah
mampu mendeskripsikannya.'* Di sinilah, logika kaum teolog berhenti. Ya,
hanya pada pintu zanzib.

Kaum Sufi Melanjutkan Kebenaran Epistemologis Kaum Teolog

Akal, sedigdaya apapun filosof mencoba mendeskripsikannya,
tetap memiliki keterbatasan ruang yang bisa disentuhnya. Ibn Arabi
menemukan kesimpulan semiotik yang membenarkan statemen itu. Akal
dalam gramatika bahasa Arab diambil dari derivasi kata "agald" yang
senyawa dengan "igdlun" yang mempunyai makna ikat-mengikat.”
Kesadaran ini yang menjelma kuat dalam diri setiap sufi. Mereka
kemudian menemukan piranti lain yang tidak dimiliki oleh aliran apapun
selain mereka. Sumber pengetahuan/piranti itu disebut dengan kashf,
dzang, ilham, dan sebagainya, yang diyakini mampu menyingkap hakikat
pengetahuan (a/-ma'lim) dengan sangat jernih. Dzu al-Nun Al-Misri ketika
ditanya mengenai pengetahuan sufi, dia menjawab tegas, "aku mengenal
Tuhanku dengan [perantara] Tuhanku.""®

Memang Allah Swt. adalah Dzat yang tak terbatas, sementara akal
terbatas. Pengetahuan yang dicapai dengan akal, terutama terkait
ketuhanan, akan terlihat ringkih bila dipaksa melampaui batas nalarnya.
Awalnya kaum sufi mencoba melanjutkan kebenaran konsep "melihat
Tuhan" melalui penawaran konsepsi wa'rifat (mengenal Allah Swt.), yang

12.QS. Al-A'raf: 143

13 HR. Bukhari-Muslim

4 Al-Bajuri, Tubfat al-Murid Sharh Janharat Al-Tawhid, dikomentari oleh Muhammad
Shaleh Al-Gharsi. t. t., h. 204-207

15 Mahmud Al-Ghurab, A/-Hub wa Al-Mababbah Al-lldhiyah min Kalam AL-Shaykh Al-
Akbar, (Damaskus: Matbaah Al-Katib Al-Arabi, 1992) 31

16 Abu Al-Wafa At-Taftazani, Madkhal lia At-Tasawuf Al-Islimz, (Kairo: Dar ats-Tsaqafah
li an-Nasyr wa at-Tawzi) 102

54 KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin



Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf

pasti akan berubah menjadi "cinta" atau "kerinduan kuat". Namun
sebelum terlalu jauh mengekplorasi konsep yang ditawarkan sufi ada
baiknya mempertimbangkan pesan imam Al-Sha'rani, "siapapun yang tak
sanggup menangkap 'logika' kashf yang dipakai kaum sufi, hendaknya
menjadikan statemen eksoteris pakar kalam saja dan jangan melangkah
lebih jauh"."”

Pintu Melihat Tuhan

Semua tokoh sufi sependapat bahwa melihat Tuhan adalah
anugerah terindah dan teragung yang bisa direngkuh seorang sa/ik. Setiap
yang mengenal Tuhannya pasti akan mencintai dan didera rindu yang kuat
untuk bisa bertemu dan melihat-Nya. Ini kesimpulan aksiomatik: manusia
adalah pemuja keindahan, apalagi sumber keindahan (Allah Swt.). Fitrah
manusia selalu tak berdaya saat berhadapan dengan zhsan (kebaikan)—
dimana Allah sumber semua kebaikan—, ia bisa disebut sebagai budak
kebaikan dari manapun datangnya. Proses menuju “Melihat Allah” melalui
konsep cinta bagi kaum sufi, bisa ditafsirkan sebagai proses menemukan
“aku” kembali dalam eksistensialisme. Tentu eksistensialisme theistik yang
penulis maksud, bukan yang atheistik.

Ada beberapa tema eksistensialisme yang dibahas masif karena
erat kaitannya dengan menemukan ‘“aku” kembali. Manusia yang tidak
menghayati cksistensi dirinya akan terus tetjebak dalam “thou/engkau’;
dia tak pernah merasa menjadi manusia autentik yang meraih
kebebasannya. Karena selalu diintervensi oleh yang lainnya. “Engkau”
adalah simbol mengenai manusia yang gagal menemukan dirinya yang
ontic-ontological.

Ada banyak pintu untuk menemukan Diantaranya
“kemurungan” dan “kematian”. Heidegger —menegaskan bahwa
kemurungan adalah cara mendasar untuk menemukan ‘“ke-aku-an”.
Namun pengertian “murung” menurut cksistensialis tidak sama dengan
pemahaman psikolog atau fenomenolog. Karena psikolog memahaminya
sebagai “emosi” sementara fenomenolog memahaminya sebagai fakta
manusia yang berelasi dengan yang lain."

Dalam paradigma kaum sufi, cinta tak bisa didefinisikan. Tak ada
ungkapan yang benar-benar bisa mewakilinya. Tak ada tamsil yang
sanggup menandainya. Karena cinta adalah sebuah kondisi yang tak bisa
dibahasakan tapi hanya bisa dirasakan. Lantas apakah "rasa" dan
pengalaman jiwa seorang sufi kontradiksi dengan logika? Hal ini masih
problematik hingga kini. Jika watak dasar manusia adalah berpikir, mencari
dalil, mempertimbangkan dan kemudian menjustifikasi. Maka mestinya

(13 2

aku

17 Al-Sha'rani, A-Yawaiqit wa Al-Jawabir fi Bayani Al-Aqd'id Al-Akabir, t. t., h. 2
18 John Macquarrie, 169

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022) 55



Abdul Munim Cholil

setiap manusia itu memahami apa yang sedang dirasakannya. Dia tak bisa
menghindari tabiat alamiahnya. Bahkan seorang arjf yang merasakan
kebuntuan logika untuk mendeskripsikan apa yang sedang dirasakan. Dia
kemudian menguraikan kebuntuan logikanya sebagai krisis dimensional
yang diolah menjadi wacana publik. Diskursus sufistik amat unik, kata Ali
Harb, dan sama sekali tak bisa disebut sebagai produk anti-pencerahan. Ia
lebih tepat jika ditafsirkan sebagai diskursus eksistensialisme Heideggerian,
yang menyadarkan manusia agar tak melupakan wujud dan eksistensinya."
Sebuah wujud yang harus dihayati secara mendalam.

Dari tadi kita hanya bersibuk dengan konstruk teologis mengenai
"melihat Tuhan", sementara pertanyaan-pertanyaan semakin menggumpal:
bagaimana objek (Allah Swt.) menampilkan dirinyar? Ma'rifat dan cinta sufi
macam apa yang bisa mengantar ke sana?

Konsep cinta® yang berawal dari "mengenal" seperti ditawarkan
sufi adalah tipologi cinta yang paling esensial dan abadi. Ibn Arabi yang
paling jernih berbicara mengenainya, mengidentifikasi bahwa cinta terbagi
dalam tiga klasifikasi: pertama, bz cinta Allah pada kita dan cinta kita
pada-Nya. Kedua, rwhani, yaitu cinta yang hanya didedikasikan untuk
kebahagiaan kekasihnya, tanpa mengharap timbal balik. Ketiga, #bi':
mencintai kekasih dengan pamrih. Dia menyimpan target tertentu di balik
cintanya, tak perduli apakah kekasihnya bahagia atau tidak. Tipe ketiga
adalah cinta orang pada umumnya.*'

Tipologi cinta yang pertama akan menjadi fokus kita. Dalam
sebuah hadis guds; disebutkan "Allah Swt. berfirman "Aku adalah &anzun
mafkhfi (harta karun yang tersembunyi). Aku kemudian ingin dikenal. Maka
Aku ciptakan semua makhluk. Aku mengenalkan diri pada mereka. Maka
mereka mengenalku."” Cinta Allah Swt. adalah rahasia terciptanya
semesta. Kehendak Allah untuk dikenal dan dicintai adalah tujuan dari
semesta diciptakan. Karenanya, Allah Swt. bisa dikenal melalui semesta
sebagai  fgjalli Tuhan. Seakan-akan keindahan semesta adalah
pemandangan dari sifat Tuhan yang esoteris.”

Cinta zah; memendarkan dualisme cinta: cinta Sang Khalik dari
satu sisi dan cinta makhluk-Nya di sisi yang lain.** Sang Khalik yang ingin

19 Ali Hatb, A-Hub wa Al-Fand, (Aljazair: Mansyurat Al-Ikhtilaf (Aljazair) & Ad-Dar Al-
Arabiyah Li Al-Ulum (Beirut), 2009) 95-98

20 Cinta tak pernah bisa didefinisikan secara jernih hingga detik ini. Dia menjadi misteri
kehidupan yang dipandang sebagai sesuatu yang sakral atau malah difungsikan dengan
tidak senonoh oleh beberapa kalangan.

2 Mahmud Al-Ghurab, A/-Hub, 62

22 Meski secara transmisi sanad, hadis ini diragukan validitasnya tapi maknanya sesuai
dengan QS. Adz-Dzariyat: 56 "tidaklah Aku ciptakan jin dan manusia kecuali agar mereka
menyembahku"

23 Mahmud Al-Ghurab, .A/-Hub, 13

24 Mahmud Al-Ghurab, A-Hub, 16-17

56 KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin



Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf

dikenal dan dicintai menciptakan semacam fgalli atau teofani-Nya.
Sementara makhluk ciptaanNya, dengan kerinduan kuat ingin mengenal
dan kemudian mencintai Penciptanya, yang dalam analogi Ibn Arabi
seperti anak manusia terasing yang rindu kuat pada asal usulnya. Nabi Saw.
pernah menyinggung dalam sebuah hadis "Adam diciptakan sesuai dengan
[tajalli] sifat kasih penulisng-Nya (Rabman)". Jika mutakallimin menakwil
hadis ini sehingga sampai pada tataran paling zanzih, maka kaum sufi
menyajikannya dalam bentuk fanzih dan fashbil’” sekaligus.

Cinta manusia pada Tuhannya yang ditemukan sebagai kesadaran
intuitif—tidak sekedar kontemplatif belaka— kemudian menggiringnya
menjadi kapatuhan secara total pada kekasih abadinya (Allah Swt.).
Kepatuhan tanpa pamrih. Kepatuhan yang didasari penghayatan penuh
pada eksistensi dan wujudnya yang menjadi simbol teofani Tuhan dalam
pengertian yang paling eksistensialis. Di mana kemudian, kesadaran ini tak
bisa menerima tatkala membelakangi identitas dirinya sebagai hembusan
nafas kasih-Nya (a/-nafas al-rabmaini).

Puncak kesadaran sufi semacam itu bisa anda baca sebagai
kelanjutan logika kaum teolog: wujud kontingen (mum#kin) sejatinya bukan
wujud yang hakiki. Karena ia hanya hasil dari kemurahan "wujud mesti"
(wajib al-wujnd). Kemurahan Allah Swt. kemudian bisa diidentifikasi dengan
cinta-Nya yang absolut (mutlak) yang menjelma menjadi cinta "terbatas"
(muqgayyad) antara satu makhluk Tuhan dengan yang lainnya. Sehingga
seorang sufi yang menghayati kehidupan dengan sadar akan menemukan
cinta-Nya di mana mata memandang.”

Cawan cinta semacam itu hanya ada di hati sang pencinta sejati,
bukan di akal atau panca indera. Hati yang dalam leksikografi bahasa Arab
berasal dari kata "galaba" yang bermakna berubah-ubah menyemai
padanannya dalam sifat dan perbuatan Kekasih (wabbab) yang juga "kulla
yaumin huwa fi sha'n"”’. Hati dianalogikan seperti cawan yang terbuat dari
kaca bening dan transparan, yang bisa berubah warna sesuai warna cairan
yang dituangkan ke dalamnya. Hati bisa memuat apa saja zzja/i Tuhan
tanpa terpengaruh oleh ragam teofani yang muncul di hadapannya. Karena
semua ragam dan warna Zgalli sejatinya dituangkan oleh Sang Kekasih.
Makanya Allah menjadikan hati manusia sebagai salah satu maha karya
teragung-Nya. Dalam sebuah hadis gudsi disebutkan "langit dan bumiku
tidak cukup luas untuk menerima [fgalli-ku]. Melainkan hati seorang

hambaku yang mukmin [yang mampu]."*

25 Menyerupakan Tuhan dengan makhluk-Nya.

26 Mahmud Al-Ghurab, A/~Hub, 30

27 QS. Ar-Rahman: 29

28 Henry Cotbin, L'Imagination Creatrice Dans Le Soufisme D'lbn Arabi, dialih bahasakan
oleh Farid Az-Zahi dengan tajuk: Al-Khayal Al-Khallaq fi Tasawwuf Ibn Arabi, (Maroko:
Mansyurat Marsam, 2006) 170

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022) 57



Abdul Munim Cholil

Karakter dan fungsi hati kemudian mempertegas sikap para sufi,
bahwa "melihat Tuhan" bisa tetjadi di dunia dengan mata hati baik dalam
mimpi atau terjaga. Hati yang dilanda kerinduan kuat untuk bertemu dan
menyaksikan Kekasihnya tak bisa dibatasi apapun. Meski demikian, bukan
berarti hati hanya sanggup menerima api cinta keabadian. Karakternya
yang mencintai setiap wujud indah, memungkinkan dirinya untuk
mengagumi wujud indah yang tak abadi. Dan ini dibenarkan oleh syariat
dalam tataran tertentu.”” Makanya Ibn Arabi mengklasifikasi keindahan
pada dua: mutlak dan arad/i (bersifat temporal). Di mana yang temporal
akan cepat berubah dan hilang meski sejatinya itu adalah pancaran dari
yang abadi. Dalam kesadaran sufi, keindahan temporal selalu dikembalikan
pada keindahan abadi yang tanpa batas itu.

Bahkan hadis "sesungguhnya Allah itu Mahaindah dan mencintai
keindahan" secara spesifik Ibn Arabi mengomentari bahwa tak ada
makhluk Tuhan yang dimaksud dengan nama-Nya "Mahaindah" kecuali
manusia dan dalam diri manusia secara khusus.” Dari sini tak heran jika
Rasul Saw. mencintai wanita. Karena cinta adalah puncak syahwat. Dan
syahwat berfungsi untuk menikmati (faladbudh). Kenikmatan yang
disalurkan sesuai tuntunan syariat, bukan gairah syahwat hewani. Dari sini
seorang sufi memandang wanita sebagai warisan kenabian dan cinta ilahi,
bukan semata pemuas nafsu. Karena Rasul Saw. mencintai tiga hal di
dunia ini: perempuan, wangi-wangian, dan shalat. Dalam hadis ini, Nabi
memakai bentuk invinitif "hubbiba" (dibuat cinta) karena meyakini bahwa
semua dari Allah Swt. tanpa tertipu oleh unsur materi yang ber-faalli di
hadapannya.”

Ibn Arabi menangkap hierarki cinta di sana. Kerinduan seorang
laki-laki pada wanitanya, sejatinya adalah kerinduan seseorang pada dirinya
sendiri, karena Siti Hawa diciptakan-bagian dari Adam alaibi al-salam.
Sementara kerinduan kuat perempuan pada laki-laki adalah kerinduan
seseorang pada asal-usulnya. Tentu keduanya sama-sama membawa
syahwat dan kenikmatanya masing-masing,” dalam pemaknaan yang
positif.

Dalam  tataran tertentu, akumulasi pengetahuan intuitif
mengantarkan seorang sufi pada cinta dan kerinduan dahsyat, yang tak
memberi ruang bagi keindahan temporal dalam hatinya. Kondisi ini
tampak ekstrim ketika Rabiah Al-Adawiyah misalnya berujar "kecintaanku
pada Allah tak menyisakan ruang, bahkan untuk mencintai Nabi

29 Lihat misalnya keseharian Nabi Saw. yang menyukai keindahan, kerapian, wewangian
dan wanita.

30 Mahmud Al-Ghurab, A/-Hub, 36

31 Mahmud Al-Ghurab, A/-Hub, 36-37

32 Ibn Arabi, Fusis Al-Hikam, dikomentari oleh Al-Qashani dan ed. Bali Afandi, (Kairo:
Al-Haiah Al-Ammah li Qushur Ats-Tsaqafah, 2011) 327-328

58 KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin



Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf

sekalipun."” Rabiah Al-Adawiyah, Al-Hallaj dan pecinta sufi lainnya
termasuk dalam deretan sufi yang luruh dalam cintanya. Dalam teori
emanasi cahaya Al-Ghazali, seperti tertuang dalam Mishkdt Al-Amwar, para
sufi menyadari bahwa setiap cahaya (cahaya: diidentifikasi sebagai wujud,
sementara "ketiadaan" diindentifikasi sebagai kegelapan) selain cahaya
Tuhan adalah cahaya majasi bukan hakiki. Kemudian mereka menaiki
tangga i'raj sufistik menuju cahaya hakiki hingga tak ada yang disaksikan
lagi dalam wujud kecuali eksistensi Tuhan. Saat itulah kondisi kejiwaan
para sufi menjadi beragam, hingga ada yang benar-benar tak terkontrol
oleh logikanya dan mengeluarkan beberapa statemen ekstatif "Aku A/
Hagg [Tuhan]", "Mahasuci Aku, Batapa agungnya diriku", dan
seterusnya.”*

Kerinduan kuat, sebagaimana diakui oleh Al-Ghazali adalah faktor
utama yang menyampaikan seseorang pada al-mukdshafah (melihat Tuhan
perspektif sufi). Karena dalam gramatika bahasa Arab "a/shawq" berarti
mengharapkan perjumpaan dengan al-ma'shig (kekasih), perjumpaan itu
terjadi dengan almmukashafah, baik dengan mata atau dengan hati. Atau
dengan keduanya,” sehingga kelezatan yang direngkuh berlipat ganda.
Namun ada sebuah kesimpulan unik yang diketengahkan Ibn Arabi terkait
kemana cinta berelasi (#2'allug). Menurutnya, relasi cinta itu ma'dim
(ketiadaan)—kesimpulan ini banyak lepas dari pengamatan para pakar—.
Sebab jika cermat menganalisa akan tampak bahwa, seorang pencinta yang
dilanda rindu berat untuk bertemu sang kekasih, entah ingin memeluk,
mencium atau sekedar memandangi keindahannya. Namun ternyata cinta
dan kerinduannya malah semakin menjadi dan tak pernah berakhir meski
dia sudah betjumpa dengan kekasihnya.” Karenanya cinta makhluk pada
Tuhan menjadi problematis karena Tuhan ada, sementara relasi cinta itu
ketiadaan. Maka cinta Allah Swt. pada hamba-Nya itu hakiki karena esensi
wujud makhluk adalah wujud kontingen yang diadakan.

Imajinasi Intuitif”’
Uraian panjang mengenai cinta yang penulis kutip dari buku "A/-
Hub wa Al-Mababbah" milik Syeikh Mahmud Al-Ghurab—sebuah buku

3 Ali Harb, A/Hub wa Al-Fana, 84

3 Al-Ghazali, Mishkat Al-Amwar, dalam kumpulan risalah Al-Imam Al-Ghazali, (Beirut:
Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006) 11

% Al-Ghazali, Sirr al-Alamin wa Kashfi ma Fi al-Ddirain, dalam kumpulan risalah Al-Imam
Al-Ghazali, (Beirut-Libanon Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006) 85

3 Mahmud Al-Ghurab, A/-Hub, 27

37 AlKhayal yang diekplorasi oleh Ibn Arabi belum saya temukan tetjemahan yang
definitif dalam bahasa Indonesia karena pengertiannya yang benar-benar berbeda.
Bahkan Henry Corbin yang menulis buku Creative Imagination in The Sufism Ibn Arabi
juga mengaku kesulitan untuk menemukan padanannya dalam bahasa Perancis maupun
Inggris.

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022) 59



Abdul Munim Cholil

yang menampilkan secara utuh konsep cinta yang dikembangkan oleh Ibn
Arabi dalam beberapa karyanya—, tentunya masih menyisakan satu
pertanyaan: proses logika macam apa yang bisa membenarkan bahwa
Tuhan bisa dilihat dalam ragam Zgalli yang muncul di hadapan sufi?
Penulis tak akan menyinggung bagaimana tabir ilahi dibuka karena itu
masuk dalam pengalaman intuitif-empiris sufi. Penulis akan menyinggung
dari mana kemungkinan-kemungkinan ini bisa dibenarkan.

Beberapa pakar sufi pra-Ibn Arabi hanya menyinggung proses
mushihadah (melihat) dan terbukanya tabir ilahi tanpa ada yang
menyebutkan dengan kekuatan apa mereka menikmati Nur Tuhannya.
Namun semua sepakat sebagai pengalaman vyang terberi dengan
ambiguitas intuitifnya. Di sini, Ibn Arabi terlihat istimewa. Syeikh Al-
Akbar menawarkan sebuah pendekatan baru yang bisa dibenarkan oleh
logika dan syariat sekaligus.

Dalam diri manusia tersimpan beberapa anugerah Tuhan: akal,
panca indera, dan imajinasi. .4/-Khayi/ (imajinasi) inilah yang dijadikan
pendekatan baru oleh Ibn Arabi. Diantara perbedaan mendasar antara
imajinasi dan akal adalah: imajinasi selalu tergantung pada gambar dan
bentuk inderawi tertentu sementara akal bisa menangkap pendaran
kualitas-kualitas abstrak. Imajinasi memiliki kemampuan menciptakan
sesuatu yang kontradiktif, sementara akal tak bisa. Imajinasi bisa membuat
kreasi yang mustahil. Namun demikian, ia tak pernah mampu
menjustifikasi karena itu adalah tugas akal. Imajinasi hanya memungkinkan
hadirnya dan menciptakan segala sesuatu, bahkan yang mustahil dalam
nalar sekalipun, tanpa memberi label apapun.

Sekilas Ibn Arabi mampu memberikan makna tersendiri bagi a/-
Khayil dengan penegasan makna yang intuitif-agamis. Imajinasi perspektif
Ibn Arabi bukan fantasia® dalam istilah filsafat. Karena fantasi hanya
permainan pemikiran yang biasanya didominasi oleh angan-angan orang
gila.”” Imajinasi menjadi sangat unik karena fungsinya yang unik di tangan
Ibn Arabi. Ia dianalogikan seperti alam barzakh atau "ruang antara"
(perjumpaan Tuhan dan makhluk-Nya dalam satu makna simbolik).
Imajinasi mendapat pembenarannya dari teks wahyu dan bisa dipahami
secara jernih dengan cara interpretasi (7a'bir). Pengetahuan imajinatif
seringkali digunakan oleh Nabi Saw., semisal "ilmu" diimajinasikan seperti
susu, agama "Islam" seperti tiang, "keimanan" diimajinasikan seperti tali

3 Al-Kindi mendeskripsikan "Fantasia" sebagai kemampuan mengindera materi tanpa
tergantung pada materi. Ia bisa berproses baik dalam keadaan terjaga atau tertidur.
Kejernihan objek yang tertangkap tergantung pada fokus kontemplasi; semakin kuat
fokusnya maka semakin jernih. Bisa saja waktu terjaga lebih jernih dari yang hadir dalam
mimpi (Lihat: Fuad Al-Ahwani, A~Kindi Failasif Al-Arab, (Kairo: Wizarat Ast-Tsaqafah
wa Al-Irsyad Al-Qaumi, 1964) 249.

% Henry Corbin, A/-Kbayal Al-Khallag, 157

60 KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin



Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf

yang kokoh. Bahkan wujud imajinatif acapkali muncul di hadapan Rasul
Saw., seperti malaikat Jibril yang muncul di hadapan Nabi dengan wujud
dan rupa sahabat Dihyah Al-Kalabi.* Mengapa disebut wujud yang
imajinatif? Karena penjelmaan Jibril dalam wujud Dihyah, tak bisa disebut
sebagai esensi Jibril tapi juga tak bisa diestimasi sebagai "bukan Jibril".
Persis seperti gambar yang tertangkap oleh cermin atau kamera.

Wujud imajinatif memang berada pada "ruang antara" (antara
"ada" dan "tiada", antara dzahir dan batin). Entitas wujud semacam ini
masih diperdebatkan, baik oleh kalangan failasuf maupun ulama kalam.
Problematika mengenai wujud imajiner baru dibahas secara serius oleh
sarjana Muslim pada abad V-VI H.*' Mutadla Muttahhari mengidentifikasi
adanya tiga aliran terkait hal ini: pertama, aliran esensialis (@/-Mahawz) yang
meyakini bahwa esensi pengetahuan imajinatif memiliki wujudnya sendiri
yang tetlepas dari hakikat yang diketahui (@/-Ma'lim). Barangkali E. Kant
dengan mazhab idealisme-transendental-nya masuk dalam kategori ini.
Kedua, aliran yang meyakini bahwa pengetahuan imajinatif hanya nilai
tambah (al-ldlifah) dari hakekat wujud yang diketahui. Aliran kedua dipilih
oleh mayoritas pengikut mazhab Asy'ari, termasuk Al-Razi dalam A/
Mabahith Al-Mashrigiyah-nya® dan seorang filosof paripatetik dari Timur
Islam, Abu Al-Barakat Al-Baghdadi dalam A/Mu'tabar fi Al-Hikmah-nya®
Ketiga, yang meyakini bahwa wujud imajiner adalah Asbih (penanda) bagi
esensi wujud yang sedang hadir dalam imajinasinya. Mazhab ini dipilih
oleh Al-Baidlawi dalam Tawali' Al-Amwir*-nya, Al-Ghazali dalam Mishkdit
Al-Anwirnya dan Ibn Arabi dalam banyak karyanya.

Ibn Arabi kemudian mempertegas bahwa imajinasi bukan
pengalaman psikologis-privatif atau cabang dari ilmu fisika—sebagaimana
asumsi kalangan filosof dan pakar kalam—tapi imajinasi bersifat ilahi dan
memiliki fungsinya yang intuitif dan agamis.” Karakter a/-Khayal yang
menghadirkan cerminan dari esensi wujud imajiner dalam bentuk yang
berubah-rubah mengharuskan pengkaji untuk menyadari sedini mungkin
bahwa "perubahan bentuk" terjadi pada pelaku imajinasi bukan pada
esensi wujud imajiner. Maka di sini, perlu memperhatikan perbedaan

40 Mahmud Al-Ghurab, A/-Khaya! 'Alam Al-Bargakh wa Al-Mifsal, (Damaskus: Dar Al-
Katib Al-Arabi, 1993) 13

4 Murtadla Al-Muttahhari, Mubadlarat fi Al-Falsafah Al-Arabiyab, alih bahasa dari Persia
oleh: Abdul Jabbar Ar-Rifai, (Dar Al-Kitab Al-Islami) 165

2 Ar-Razi, AFMabahith Al-Mashrigiyah fi Limi Al-llabiyat wa Al-Tabi'iyat, ed. Muhammad
Al-Mu'tashim Billah Al-Baghdadi, (Beirut: Dar Al-Kitab Al-Arabi, 1990) 130-132

4 Abu Al-Barakat Al-Baghdadi, A/-Mu'tabar fi Al-Hikmah, (Haidar Abad-India: Jam'iyah
Dairat Al-Ma'arif Al-Ustmaniyah, 1328 H) 2-3

4 Al-Baidlawi, Tawali' Al-Anwar min Matali' Al-Andzar, ed. Abbas Sulaiman, (Kairo: Al-
Maktabah Al-Azhariyah li At-Turast, 2007) 75-87

% Yunus Masrukhin, AFWujud wa Al-Zaman fi Al-Khitab Al-Sufi 'Inda 1bn Arabi, tisalah
magister, (Univ. Al-Azhar, 2011) 250

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022) 61



Abdul Munim Cholil

mengenai a/-Khayal al-Muttasi/ (imajinasi langsung) dan a/-Khayal al-Munfasil
(imajinasi terpisah). Diferensiasi antara keduanya: yang pertama akan
menghilang saat si pelaku imajinasi menghentikan proses imajinasinya, tapi
yang kedua adalah hadlrah zitiyah (semacam identitas mandiri) bagi objek
yang sedang diimajinasikan. A/-Kbayil al-Muttasi/ dibagi dua: ada yang
sengaja dihadirkan atau diimajinasikan, ada yang tidak, seperti mimpi
dalam tidur.*

Sebenarnya Al-Ghazali pernah menyinggung proses seorang sufi
melihat Tuhan—hanya memang belum teoretis dan mapan seperti di
tangan Ibn Arabi— ".... Begitulah setiap rahasia tersingkap dari balik cermin
imajinasi... babkan gambarya semakin terang dan jernih bagi yang memiliki
kekuatan mata hati dan keimanan yang penub... hal semacam itu memberimn
informasi bagaimana para nabi menyaksikan tajali setiap makna yang hadir.
Biasanya, makna simbolik itu badir dalam persaksian batin, kemudian menujn rub
imaginatif dalam bentuk yang sesuai dengan makna itu. Bila hal semacam itu hadir
dalam keadaan terjaga maka butuh takwil sebagaimana jika hadir dalam mimpi
butub ta'bir (interpretasi mimpi)....""

Pengertian imajinasi intuitif-agamis yang sedang kita bahas bukan
"ilusi" dan bukan pula "angan-angan". Ia sudah membentuk epistemologi
utuh sebagai sebuah kajian yang dibenarkan bahkan oleh syariat sendiri.
Ketika Nabi Saw. bersaksi dalam sebuah hadis "Aku melihat
Abdurrahman bin 'Auf masuk surga dengan merangkak" tentu kita bisa
menarik simpul kebenaran tentang adanya wujud imajinatif. Saat Nabi
mengatakannya, sahabat Abdurrahman b. 'Auf ada dan masih hidup.
Wujud sahabat Abdurrahman di surga itu yang disebut wujud imajiner.
Tersingkapnya tabir alam malakit, dalam doktrin sufi, bukan hanya terjadi
pada para nabi semata tapi juga para wali.* Tgjalli yang hadir juga beragam
sesuai dengan kesiapan masing-masing. Mengingat, imajinasi adalah bagian
dari dhang (rasa), maka sebagaimana citarasa inderawi setiap orang tak
sama, demikian juga pengalaman "rasa intuitif sufistik".*”

Namun yang perlu diwaspadai dari karakter imajinasi adalah
keterikatannya dengan gambar atau bentuk inderawi. Sehingga ia selalu
memendarkan wujud imajiner dalam beragam bentuk. Makanya Ibn Arabi
secara tegas mengatakan bahwa yang bisa menginterpretasi secara benar
hanya "kalangan khusus", yang diakui oleh otoritas tasawuf. Pasalnya,
sebagaimana penulis sebutkan di atas: "perubahan bentuk" yang terjadi
dalam proses imajinasi tak ada kaitannya dengan esensi objek, karena ia
tak berubah. Al-Ghazali memberi semacam solusi dengan memberi batas

46 Mahmud Al-Ghutab, A/-Barzabh al-Khayal, 56
47 Al-Ghazali, A-Mishkat Al-Anwar, 23

48 Tbid, 20

4 Ibid, 20 & 24

62 KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin



Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf

distingtif antara al-mith! dan al-mithal. Al-mith! memiliki makna "sama-
serupa': sesuatu itu sama/menyerupai dengan yang lainnya, sementara a/-
Mithd/ memiliki pengertian "sesuatu itu menjelaskan/menjadi penanda
bagi yang lain". Nah, wujud imajiner adalah al-mithal (penanda/penjelas)
dari esensi wujud yang sedang bertajali. Maka dari sini, setiap manifestasi,
baik itu Rasul Saw. atau Allah Swt., bisa diinterpretasi sebagai al-withal dari
wujud yang sedang ber-fzja/li”’ Dalam sebuah catatan kaki yang ditulis
oleh Syeikh Abdul Halim Mahmud, Grand Syeikh Al-Azhar dan penulis
produktif sufi modern, pada buku A/-Risilah Al-Qushairiyah bahwa Syeikh
Zakariya Al-Anshari pernah menulis "Sesunggubnya manusia tidak akan
sanggup melibat al-Haqq beserta kesempurnaan dan keagungan-Nya. Dia bertajali
pada setiap manusia sesuai Remampuan mata hatinya di dunia. Maka yang
dimaksud dengan 'al-mufkasyafah’ dan 'al-musyahadah', dalam nngkapan kaum sufi,
bukan melihat hakikat dyat-Nya"'

Pendapat Syeikh Zakariya nampaknya tidak sama dengan
pendahulunya, Syeikh Al-Akbar, yang mengatakan bahwa Allah Swt.
memiliki dvua fgjalli: pertama, fajalli dhati: di mana tak ada ilmu, akal, ilusi
dan imajinasi yang bisa mendefinisikannya. Karena Dia ber-/zjalli dalam
wujud immateri: tak bisa diimajinasikan, tak bisa dilogikakan dan tak bisa
dibahasakan: semua menjadi ringkih di hadapan-Nya. Hanya keimanan
yang bisa berfungsi saat itu bahwa "Dia tidak serupa dengan suatu
apapun". Sementara fgjalli yang kedua: fgjalli dalam alam imajinatif
sebagaimana dipaparkan panjang lebar di atas.”> Menurut Abd al-Karim
Al-Jili, dalam sebuah buku profetik yang berjudul A/-Mandzir Al-Llahiyabh,
dia mencoba mendedah dan membuktikan bahwa setiap tingkatan
mushabadah dan fajalli Tuhan yang dinikmati oleh setiap sufi memiliki sisi
negatif dan kekurangannya sendiri.”” Hal ini mempertegas keagungan
Tuhan dan lemahnya manusia; bahwa tak ada yang bisa benar-benar tahu
hakikat dan esensi Tuhan selain Tuhan itu sendiri.

Kesimpulan

Tasawuf adalah disiplin ilmu yang berusaha melanjutkan proyek
besar kaum teolog: jika para teolog menawarkan konsep melihat Allah
Swt. dengan ilmu dan argumentasi logika, maka kaum sufi meningkatkan
intensitas "melihat" menjadi "mushahadah" (menyaksikan) dengan 'nalat’
kashf yang bersifat terberi. Akhirnya, penulis hanya ingin mengulangi

50 Al-Ghazali, A~-Madinin Bibi Ala Ghairi Ablibi, dalam kumpulan risalah Al-Imam Al-
Ghazali, (Beirut-Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006) 88-89

S Al-Qusyaiti, Ar-Risdlah ALQusyairiyah fi limi At-Tasawwnf, ed. Abdul Halim Mahmud,
(Kairo: Maktabah At-Tawfiqiyah, 2008) 176

52 Mahmud Al-Ghurab, A~Hubb, 44-45

53 Abdul Karim Al-Jili, A~Manddzir Al-lidhiyah, ed. Najah Mahmud Al-Ghanimi, (Mesir:
Dar Al-Manar, Mesir, 1987) 11

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022) 63



Abdul Munim Cholil

pesan imam Al-Sha'rani, "siapapun yang tak sanggup menangkap 'logika'
kashf yang dipakai kaum sufi, hendaknya menjadikan statemen eksoteris
pakar kalam saja dan jangan melangkah lebih jauh".

Daftar Pustaka
Al-Jili, Abdul Karim. A/-Manazir AlFliihiyah, ed. Najah Mahmud Al-
Ghanimi, Mesir: Dar Al-Manar, 1987
Al-Baghdadi, Abu Al-Barakat. A/-Mu'tabar fi Al-Hikmah, Vol 111, Haidar
Abad-India: Jam'iyah Dairat Al-Ma'arif Al-Ustmaniyah, 1328 H
At-Taftazani, Abu Al-Wafa. Madkbhal lla At-Tasawnf Al-Islani, Kairo: Dar
ats-Tsaqgafah li an-Nasyr wa at-Tawzi
Al-Baidlawi, Thawali' Al-Anwar min Mathdli' Al-Andzdr, ed. Abbas
Sulaiman, Kairo: Al-Maktabah Al-Azhariyah li At-Turast, , 2007
Al-Ghazali, Muhammad. _A/-Madinin Bihi Ala Ghairi Ablibi, dalam
kumpulan Rasa’il Al-Imam Al-Ghazali, Beirut-Libanon: Dar Al-
Kutub Al-Ilmiyah, 2006
, AF-Mungidz min Al-Dialdl, dalam kumpulan risalah Al-Imam
Al-Ghazali, Beirut-Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006
, Ar-Risdlah AlFLadunniyah, dalam kumpulan risalah Al-Imam
Al-Ghazali, Beirut-Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006
, Mishkdt Al-Amwir, dalam kumpulan risalah Al-Imam Al-
Ghazali, Beirut-Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006
, Sirrul Alamin wa Kasyfi ma Fid Darain, dalam kumpulan risalah
Al-Imam Al-Ghazali, Beirut-Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah,
2006
Harb, Ali. A/Hub wa Al-Fand, Beirut: Mansyurat Al-Ikhtilaf (Aljazair) &
Ad-Dar Al-Arabiyah Li Al-Ulum, 2009
Al-Lji, A-Mawiégif fi 'Timi Al-Kalam, Kairo: Maktabah Al-Mutanabbi
Al-Qushairi, Abu Al-Qasim. Ar-Risdlah Al-Qusyairiyah fi Lmi At-Tasawwuf,
ed. Abdul Halim Mahmud, Kairo: Maktabah At-Tawtfiqiyah, 2008
Al-Razi, Fakhrudin. A~-Mababist Al-Masyrigiyabh fi Iimi Al-llabiyat wa Al-
Tabi'iyat, ed. Muhammad Al-Mu'tashim Billah Al-Baghdadi, Vol I,
Beirut: Dar Al-Kitab Al-Arabi, 1990
, Al-Matalib Al-Aliyah, ed. Ahmad Hijazi As-Saqa,
Beirut-Libanon: Dar Al-Kitab Al-Arabi, 1987
Al-Sha'rani, Abd al-Wahhab. A/-Yawaqit wa Al-Jawdihir fi Bayani Al-Aqa'id
Al-Akabir, t. t.
Al-Ahwani, Fuad. A/-Kindi Failasif Al-Arab, Mesir: Wizarat Ast-T'saqafah
wa Al-Irsyad Al-Qaumi, 1964
Assegaf, Hasan bin Ali. Mas'alat A/-Ru'yah, Oman-Yordan: Dar Al-Imam
Al-Nawawi, 2007

64 KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin



Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf

Corbin, Henry. L'Imagination Creatrice Dans Le Soufisme D'lbn Arabi, Alih
Bahasa oleh: Farid Az-Zahi dengan tajuk: A/Khayal Al-Khallag Fi
Tasawwuf Ibn Arabi, Maroko: Mansyurat Marsam, 2006

Ibn Arabi, Fusis Al-Hikam, dikomentari oleh Al-Qasyani dan ed. Bali
Afandi, Kairo: Al-Haiah Al-Ammah li Qushur Ats-Tsaqafah, 2011

Al-Ghurab, Mahmud. A-Hub wa Al-Mahabbah Al-llabiyah min Kalam Al-
Syeikh Al-Akbar, Damaskus: Matbaah Al-Katib Al-Arabi, 1992

, Al-Kbhayil "Alam Al-Barzakh wa Al-Mitsal, Damaskus:
Dar Al-Katib Al-Arabi, , 1993

Az-Zarkan, Muhammad Shaleh. Fakbruddin Al-Rizi wa Ard'uhn  Al-
Kalamiyah wa Al-Falsafiyah, Damaskus: Dar Al-Fikr

Al-Muttahhari, Murtadla. Mubidlarat fi  Al-Falsafah Al-Arabiyah, Alih
Bahasa dari Persia Oleh: Abdul Jabbar Ar-Rifai, Dar Al-Kitab Al-
Islami

Abdurrahman, Taha. Twdid Al-Manhay fi Taqwim A-Turath, Al-Markaz
Ats-Tsaqafi Al-Arabi

Masrukhin, Yunus. A-Wwind wa Al-Zamin fi Al-Khitab Al-Safi 'Inda Ibn
Arabi, Tesis Magister Univ. Al-Azhar, 2011

Al-Bajuri, Ibrahim. Tubfatul Murid Sharh Jaubarat Al-Tawhid, dikomentari
oleh Muhammad Shaleh Al-Gharsi. t. t.

Macquartie, John. Existensialisnz, USA: Penguin Book, 1980

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022) 65



	Daftar isi.pdf (p.1-3)
	3. Artikel Munim.pdf (p.4-20)

