
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)  

P-ISSN: 2252-5890; E-ISSN: 2597-6664 

 

EDITORIAL TEAM 

Editor-in-Chief 
Kusroni (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya)  
 
Managing Editor 
Abdulloh Hanif (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya) 
 
Editorial Board 
Muhammad Kudhori, (Universitas Islam Negeri (UIN) Wali Songo, Semarang)  
Mohammad Nu'man, (Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Ampel 
Surabaya) 
Iksan Kamil Sahri (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya) 
Mohamad Anas (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya)  
Achmad Imam Bashori (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya)   
   

REVIEWERS 
Damanhuri (UIN Sunan Ampel Surabaya, Indonesia)  
Mukhammad Zamzami (UIN Sunan Ampel Surabaya, Indonesia) 
Chafid Wahyudi (Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah, Surabaya, Indonesia)  
Muhammad Endy Fadlullah (IAI Ibrahimy, Genteng, Banyuwangi, 
Indonesia)  
Alvan Fathony (Universitas Nurul Jadid, Paiton, Probolinggo, Indonesia)  
Agus Imam Kharomen (UIN Wali Songo Semarang, Indonesia) 
Khairul Muttaqin (IAIN Madura, Indonesia) 
 

ABOUT THE JOURNAL 
KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

diterbitkan oleh Jurusan Ushuluddin Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah 
Surabaya. Jurnal ini memuat kajian-kajian keislaman yang meliputi Tafsir, Hadis,  
Tasawuf, Filsafat, Pemikiran Islam, dan kajian Islam lainnya. Terbit dua kali 
setahun, yaitu bulan Februari-Agustus. 

Saat ini, jurnal KACA telah terakreditasi SINTA peringkat 5, 
berdasarkan Surat Keputusan Menteri Riset dan Teknologi/Badan Riset dan 
Inovasi Nasional, Nomor: 200/M/KPT/2020, tanggal 23 Desember 2020, dan 
berlaku selama lima (5) tahun. 

  
Alamat surat menyurat:  
Jl. Kedinding Lor 30 Surabaya 60129 Jawa Timur Indonesia 
Email: jurnal.kaca.alfithrah@gmail.com 

 

mailto:jurnal.kaca.alfithrah@gmail.com


Daftar Isi 
 
Kritik Metafisika: Studi Komparatif Pemikiran Heidegger (1889-1976 M) 
dan Suhrawardi (1154-1191 M) 
Muhammad Arif  ------------------------------------------------------------------------ 1 

Islam dan Media Massa: Pengarusutamaan Moderasi Islam Pada Situs 
Tafsiralquran.id 
Abdullah Falahul Mubarok &Yoga Irama  ------------------------------------------ 26 
 
Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf 
Abdul Munim Cholil  ------------------------------------------------------------------- 49 
 
Historisitas dan Nilai Religius Shalawat Lam Yahtalim dalam Kitab 
Maraqi Al-'Ubudiyah Karya Syekh Nawawi Al-Bantani 
Moh. Ashif Fuadi & Muhammad Aslambik ---------------------------------------- 66 
 
Istifham dalam Surah Al-Qiyamah: Suatu Kajian Kebahasaan 
Muhamad Erpian Maulana  ------------------------------------------------------------ 80 
 
Menelaah Ulang Kodifikasi Struktur Ayat dan Surah Al-Qur’an Rasm 
Uthmani 
Aspandi Aspandi & Muhammad Sarkoni  ------------------------------------------ 100 
 
 



KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

Vol. 12, No. 1 (Februari 2022)|ISSN:2252-5890; E-ISSN:2257-6664|49-65 

DOI:  https://doi.org/10.36781/kaca.v12i1.197   

MELIHAT TUHAN DALAM PERSPEKTIF ILMU KALAM DAN 
TASAWUF 

 
Abdul Munim Cholil 

Sekolah Tinggi Agama Islam Al Fithrah Surabaya, Indonesia 
Email: piyoefadil@gmail.com 

 
Abstrak: “Melihat Tuhan” merupakan satu tema yang menghiasi kajian 
keislaman. Pakar ilmu kalam masih berpolemik hingga saat ini. Sementara 
kaum sufi menerima tema ini secara lebih terbuka. Artikel ini akan 
membahas tentang integrasi ilmu kalam dan tasawuf terkait tema itu. Di 
sini, penulis tidak disibukkan dengan perdebatan tentang boleh atau 
tidaknya melihat Tuhan. Namun sampai pada pembahasan 
“kemungkinan” dan dari pintu mana konsep Melihat Tuhan menjadi 
kajian epistemologis yang menarik hingga saat ini. Ketika ahli kalam 
berhenti di depan pintu tanzîh (penyucian Allah dari segala cacat dan 
keserupaan dengan makhluk), maka kita menemukan para sufi melewati 
pintu itu. Yang menarik adalah bagaimana para sufi menghadirkan 'pintu' 
menuju ru'yatullah melalui konsep mahabbah. Namun dengan tetap 
menjadikan temuan para ahli kalam sebagai “rumah kembali” ketika 
berhadapan dengan shubuhat (kerancuan epistemik). Di sini penulis akan 
memakai pendekatan eksistensialisme Heidegger untuk memasuki ruang 
“kesadaran sufi” sehingga doktrin sufi bisa dipahami secara lebih empati, 
karena sifatnya yang jauh dari jangkauan psikolog-antropolog yang 
materialsitik.  
Kata kunci: ru’yatullah, ilmu kalam, tasawuf, tanzîh.  
 
Abstract: “Seeing God” is a theme that adorns Islamic studies. Ulama 
kalam still have polemics to this day. While the Sufis accept this theme 
more openly. This article will discuss the integration of kalam and Sufism 
related to that theme. The author is not preoccupied with the debate 
about whether it is permissible or not to see God. But going so far as to 
discuss the "possibility" and from which door the concept of Seeing God 
has become an interesting epistemological study to date. When the ulama 
kalam stops in front of the door of tanzîh (purification of Allah from all 
defects and likenesses with creatures), then we find Sufis passing through 
that door. What is interesting is how the Sufis present the 'door' to 
ru'yatullah through the concept of mahabbah. However, by continuing to 
make the findings of the ulama kalam a "home" when dealing with syubhat 
(epistemic confusion). Here the author will use Heidegger's existentialism 
approach to enter the space of "Sufi consciousness" so that Sufi doctrine 

https://doi.org/10.36781/kaca.v11i2.130
https://doi.org/10.36781/kaca.v11i2.130


Abdul Munim Cholil 

50   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

can be understood more empathetically, because its nature is far from the 
reach of materialistic psychologists and anthropologists. 
Keywords: ru’yatullah, kalam, sufism, tanzîh. 
 
Pendahuluan 

Setiap disiplin ilmu dalam Islam mempunyai relasi yang sinergis 
(al-takâmul) antara satu dan yang lainnya.1 Ilmu-ilmu tersebut bertemu 
pada satu poin tertentu sekaligus memisahkan diri pada poin lainnya. 
Kiranya cukup beralasan bila kita anggap semua disiplin ilmu Islam sudah 
matang dan mapan dengan kompleksitasnya sendiri-sendiri. Kemandirian 
dan independensi adalah keniscayaan bagi masing-masing ilmu, baik 
terkait ontologi, epistemologi dan bahkan terma-terma yang disepakati 
oleh setiap kajian keilmuan yang ada. Meski, misalnya, kita temukan 
kontradiksi yang akut antara beberapa kajian yang ada, kita dituntut arif 
dan bijak menyelami dan menguraikannya. Ketergesa-gesaan hanya 
menimbulkan sikap arogansi tak termaafkan karena semua lahir dari rahim 
yang sama: Islam.  

Dalam kajian kali ini, kita akan menikmati sajian mengenai konsep 
"melihat Allah" dalam dua diskursus ilmu sekaligus: ilmu kalam dan ilmu 
tasawuf. Diskursus ilmu kalam berhasil menampilkan dzat Tuhan yang 
sempurna dan tanpa cela. Perdebatan dan dialog yang ramai menghiasi 
buku-buku ilmu kalam menjadi bukti kedigdayaan dan sifat elegan yang 
ada dalam ilmu ini, tentu dengan watak defensifnya. Sementara tasawuf 
(atau "etika" dalam pemaknaan yang tidak ketat dan paling sederhana) 
menjadi nilai yang disepakati dan harus ada dalam setiap anasir akidah 
maupun syariat Islam. Islam memposisikan etika layaknya ruh dalam 
tubuh. 

Namun demikian, kaum sufi menulis secara tegas bahwa ilmu 
tasawuf ini adalah puncak keilmuan Islam, tentu tanpa ada maksud 
menenggelamkan jasa dan kontribusi ilmu lainnya. Mereka beralasan 
bahwa nilai esoterisme Islam yang tak bertepi hanya bisa ditembus dengan 
suluk sufi.2 Dalam konsep "melihat Tuhan" misalnya, yang ditawarkan 
ilmu kalam hanya berhenti pada perdebatan sengit mengenai: apakah bisa 
kita melihat Allah Swt.? Kalau bisa, lantas di mana: di dunia atau di 
akhirat? Apakah dengan memakai indera penglihatan mata atau dengan 
hati? Logika semua sekte kaum teolog berhenti di sini. Tasawuf kemudian 
melanjutkan kebenaran epistemologis yang dibangun kaum teolog dengan 
memakai perspektif sendiri. Ilmu kalam memiliki konstribusi besar saat 

                                                           
1 Thaha Abdurrahman, Tajdîd Al-Manhaj fi Taqwîm Al-Turâth, (Maroko: Al-Markaz Al-
Thaqâfi Al-Arabi) 89 
2 Al-Ghazali, Al-Munqidz min Al-Dlalâl, dalam kumpulan risalah Al-Imam Al-Ghazali, 
(Beirut-Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006) 56-65 



Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf 

   Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   51 

 

mengantar seorang salik sampai pada pintu tanzîh3, sementara tasawuf 
menarik salik untuk melanjutkan petualangan esoterime dalam ragam 
dimensinya yang eksotis dan mengagumkan. 

Kebenaran epistemologis kaum teolog akan dijadikan pijakan dan 
tempat kembali tatkala kaum sufi menemukan kebuntuan simbol yang tak 
bisa dipahami. Ibn Arabi mengingatkan sesama master sufi "jangan dikira 
bahwa seorang arif  tak mungkin terpleset" karena mereka bukan para nabi 
yang ma’shūm (dilindungi dari kesalahan). Ilmu kalam menjadi titik awal 
langkah seorang salik sekaligus "rumah pulang" ketika menemukan 
kerumitan-kerumitan simbolik di balik tersingkapnya tabir ilahi. 

Lanskap relasi kedua ilmu tertangkap jelas dari paparan di atas. 
Keduanya kemudian berpisah dalam beberapa ide yang diusung, termasuk 
sumber pengetahuan dan terma-terma yang dipakai. Maka demi 
kelancaran studi komparatif yang akan penulis lakukan di sini, perlu 
kiranya kita mengenal sumber pengetahuan ilmu kalam yang berpijak pada 
teks-teks wahyu dan akal sekaligus. Sementara tasawuf menjadikan ilham4 
sebagai pijakan utama. Tanpa meyakini adanya ilham, pembaca tak akan 
bisa memahami secara jernih diskursus sufistik. Ilham mendapat legitimasi 
kebenarannya dari Al-Qur'an, seperti diungkap dalam kisah nabi Musa 
alaihissalam dan ibunya, yang mendapat ilham dari Allah Swt. untuk 
mengalirkan nabi Musa yang masih bayi di aliran sungai Nil.5                 

Karena karakter ilham yang hanya bisa direngkuh oleh dzauq (rasa 
sufistik) setelah melakukan riyâdlah (inisiasi) doktrin sufi atau murni 
sebagai sesuatu yang terberi, ia memiliki sisi mistisnya tatkala akan 
dibahasakan atau dilogikakan. Berangkat dari sini, beberapa tokoh sufi 
kemudian lebih nyaman memakai bahasa simbolik untuk menguraikan 
pengalaman-pengalaman sufistik yang dahsyat itu. Simbol-simbol sufistik 
juga berfungsi sebagai antisipasi dari beberapa kalangan eksoteris yang 
cenderung memberi interpretasi semena-mena terhadap pengalaman 
privatif sufi tanpa menaruh simpati sedikitpun. Bila hal ini terjadi, maka 
petaka bagi mereka sekaligus bagi disiplin ilmu ini sendiri; mengingat 
stigma "sesat" telah mengantar beberapa tokoh sufi ke tiang eksekusi, 
sementara konsekuensi lainnya: ilmu ini akan diabaikan oleh generasi 

                                                           
3 Menepis semua kemungkinan penyerupaan Tuhan dengan makhluk-Nya. 
4 Ilham merupakan pendalaman apa yang dijelaskan dalam wahyu; ilham merupakan 
penerimaan ilmu-ilmu ketuhanan yang tak bisa menciptakan syariat baru, ia merupakan 
kumpulan maklumat ketuhanan (ghaibiyyah) yang berfungsi untuk mempertegas 
kedudukan syariat baik lahiriah maupun batiniyahnya. Dalam leksikografi sufistik nafs 
kulliyyah selalu identik dengan lauh mahfudz, dan ilham adalah kemampuan ruhaniah 
manusia (nafs juz`iyyah) untuk menerima pendaran ilmu-ilmu yang tertulis di lauh 
mahfudz itu. (Lihat: Al-Ghazali, Ar-Risâlah Al-Ladunniyah, dalam kumpulan risalah Al-
Imam Al-Ghazali, (Beirut-Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006) 70) 
5 QS. Thaha: 39 



Abdul Munim Cholil 

52   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

mendatang. Setiap pengkaji harus menyadari sedini mungkin bahwa 
tasawuf memang identik dengan bahasa simbolik karena ia adalah 
penguraian sisi esoterime agama Islam. 

Dengan alasan-alasan ini, penulis akan memakai pendekatan 
eksistensialisme Heidegger agar bisa lebih simpati dalam menafsirkan 
pengalaman kesufian. Yang membedakan eksistensialisme dengan analisa 
psikologis terletak pada kenyataan bahwa psikologi masuk kategori nalar 
empiris yang mengandalkan observasi, sementara eksistensialisme 
menekankan pengetahuan melalui partisipasi. Setiap penalaran empiris 
tidak mengakui aspek a priori;  kebalikan dari eksistensialisme.6 Tema 
tentang being (wujud) yang dianalisa dalam eksistensialisme bukan seperti 
yang diasumsikan oleh psikolog yang menempatkan being sebagai emosi 
belaka. Pengalaman kesufian bukan emosi, namun lebih pada proses kaum 
sufi dalam merengkuh kesadaran eksistensialnya; sebuah proses 
menemukan ke-aku-an yang terlempar, meminjam bahasa Heidegger.   
 
"Melihat Tuhan" dalam Diskursus Ilmu Kalam 

Setelah memahami dua pembahasan di atas: tasawuf menjadikan 
ilham sebagai sumber pengetahuan dan bahasa simbolik sebagai 
pengantarnya, barulah kita bisa melanjutkan kajian ini. Mula-mula, penulis 
akan menyajikan perdebatan mengenai konsep "melihat Tuhan" yang 
ramai dalam kajian ilmu kalam secara singkat saja.  

Secara garis besar, sekte-sekte teologi Islam terbagi ke dalam dua 
aliran dalam merespon konsep "melihat Tuhan": ada yang meyakini bahwa 
melihat Tuhan itu mungkin dan yang lain memustahilkannya. Kedua 
kelompok sama-sama berpijak pada dalil rasional dan tekstual sekaligus.7 
Dari kelompok pertama kemudian memunculkan sempalan-sempalan baru 
terkait apakah Tuhan yang bisa dilihat itu terjadi di dunia atau akhirat, 
apakah dengan memakai indera penglihatan mata atau hati.          

Mazhab Asy'ari dan Maturidi berada pada barisan terdepan 
kelompok yang meyakini terjadinya hal itu. Keduanya sama-sama 
memperkuat argumentasi teologisnya dengan dalil teks atau akal. Mungkin 
hanya imam Al-Razi yang tampaknya meragukan argumentasi logika dalam 
beberapa karyanya terkait konsep "melihat Tuhan". Namun dalam karya 
yang ditulisnya di usia senja, seperti Al-Matâlib Al-Alîyah, dia semakin 
mantap mendukung mazhab Asy'ari dengan sedikit menyinggung 

                                                           
6 John Macquarrie, Existensialism, (USA: Penguin Book, 1980) 26-27 
7 Ada juga yang menambahkan dalil Ijma' (konsensus ulama) seperti imam Ar-Razi dalam 
Nihâyat Al-Uqūl, tapi kemudian dibantah oleh Al-Amidi dan Al-Iji dalam Al-Mawâqifnya 
(Lihat: Muhammad Shaleh Al-Zarkan, Fakhr Al-Din Al-Râzi wa Arâ'uhu Al-Kalâmiyah wa 
Al-falsafîyah, Dar Al-Fikr, h. 271) 



Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf 

   Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   53 

 

simpatinya pada kaum esoteris.8 Selain takwil ala Asy'ari dan Maturidi 
terhadap teks-teks agama yang mengindikasikan kemungkinan terjadinya 
"melihat Tuhan", mereka juga menjadikan dalil rasional sebagai tawaran: 
Allah Swt. itu wujud. Setiap yang wujud boleh terlihat. Maka Allah Swt. 
bisa dilihat.9  

Sementara di muka barisan lainnya ada sekte Muktazilah, 
Khawarij, Zaidiyah dan Syiah Imamiyah.10 Argumentasi logika mereka: 
setiap yang bisa dilihat dengan mata adalah konsekuensi jisim (sesuatu yang 
tersusun dari beberapa elemen). Sementara Allah Swt. bukan jisim. Maka 
Dia tak mungkin bisa dilihat. Kemudian beberapa ayat yang dijadikan dalil 
oleh kelompok pertama ditakwil dengan interpretasi ideologis yang, 
setidaknya, bisa mematahkan argumentasi bahwa Allah Swt. bisa dilihat. 
Sementara hadis Nabi Saw. yang disinyalir memungkinkan melihat Tuhan 
di akhirat dijustifikasi sebagai hadis dla'if, shadz, gharîb dan seterusnya.11         

Dalam mengkaji konsep "melihat Tuhan" kita dihantar pada salah 
satu muara pertemuan antara kaum sufi dan mazhab Asy'ari secara khusus. 
Terdapat beberapa kesamaan visi antara keduanya, termasuk dalam kajian 
kali ini. Hal ini setidaknya menghempaskan tuduhan sepihak kalangan 
reformis dan beberapa pengkaji kontemporer yang seringkali 
berkesimpulan bahwa kaum sufi dan pengikut mazhab Asy'ari melakukan 
konspirasi dengan penguasa untuk mencekoki masyarakat Muslim 
sehingga didominasi konsep fatalistik sufi atau konsep "perbuatan 
manusia" versi mazhab Asy'ari. Tuduhan semacam ini tidak benar karena 
hanya berpijak pada pembacaan dangkal yang politis, lebih lagi mereka tak 
mau menyentuh epistemologi masing-masing kedua mazhab yang 
memang sangat mirip dan sinergis. Sehingga nantinya, kita merasa tidak 
asing lagi saat menyaksikan seorang Asy'arian yang sufi atau sebaliknya. 

 
"Melihat Tuhan" Perspektif Mazhab Asy'ari-Maturidi 

Penulis merasa harus memberi porsi sub-bab kali ini secara 
spesifik karena kelompok kedua sudah mengambil sikap tegas bahwa 
Tuhan tak mungkin bisa dilihat. Kita bisa meneruskan kajian dengan 
hanya fokus pada kelompok pertama yang hampir semuanya sampai pada 
kesimpulan bahwa Allah Swt. bisa dilihat. Namun masih menyisakan 
beberapa perdebatan: apakah dengan mata atau dengan hati? Apakah 
terjadi di dunia atau di akhirat? 

                                                           
8 Ar-Razi, Al-Matâlib Al-Aliyâh, ed. Ahmad Hijazi As-Saqa, (Beirut-Libanon: Dar Al-
Kitab Al-Arabi, 1987) 48 & 54  
9 Al-Iji, Al-Mawâqif fi 'Ilmi Al-Kalâm, (Kairo: Maktabah Al-Mutanabbi) 302 
10 Lihat: komentar Al-Zarkan, Fakhr Al-Din Al-Râzi, 264-265 
11 Diantara pengkaji kontemporer yang sampai pada kesimpulan itu adalah Hasan bin Ali 
Assegaf, seorang sarjana Muslim asal Yordan, dalam bukunya Mas'alat Ar-Ru'yah, (Oman-
Yordan: Dar Al-Imam An-Nawawi, 2007) 



Abdul Munim Cholil 

54   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

Di tubuh mazhab Asy'ari, terutama kalangan muta'akhirin, ada yang 
berpendapat bahwa melihat Tuhan bisa terjadi di dunia dan dengan mata 
kepala, mereka menjadikan dialog Nabi Musa dengan Allah Swt. yang 
meminta agar diperkenankan melihat-Nya12, sebagai dalil. Sementara yang 
lain berkesimpulan bahwa melihat Allah Swt. hanya bisa terjadi di akhirat; 
mereka berdalih bahwa ayat tersebut sudah dispesifikasi dengan hadis 
bahwa orang mukmin akan melihat Tuhannya sebagaimana mereka 
melihat rembulan di malam hari.13 Ada pula yang bersikukuh bahwa 
Tuhan tak mungkin bisa dilihat dengan mata karena secara logika mata 
hanya sanggup menangkap wujud materi. Tuhan hanya bisa dilihat dengan 
mata hati. Atau bahkan ada yang berasumsi bahwa melihat bisa terjadi 
dengan semua indera. Tentunya, semua perbedaan perspektif di atas tetap 
mengukuhi satu sikap teologis yang tak bisa ditawar: tersingkapnya tabir 
ilahi adalah murni dengan cara dan kehendak Tuhan. Manusia tak pernah 
mampu mendeskripsikannya.14 Di sinilah, logika kaum teolog berhenti. Ya, 
hanya pada pintu tanzîh.     

       
Kaum Sufi Melanjutkan Kebenaran Epistemologis Kaum Teolog 

Akal, sedigdaya apapun filosof mencoba mendeskripsikannya, 
tetap memiliki keterbatasan ruang yang bisa disentuhnya. Ibn Arabi 
menemukan kesimpulan semiotik yang membenarkan statemen itu. Akal 
dalam gramatika bahasa Arab diambil dari derivasi kata "aqala" yang 
senyawa dengan "iqâlun" yang mempunyai makna ikat-mengikat.15 
Kesadaran ini yang menjelma kuat dalam diri setiap sufi. Mereka 
kemudian menemukan piranti lain yang tidak dimiliki oleh aliran apapun 
selain mereka. Sumber pengetahuan/piranti itu disebut dengan kashf, 
dzauq, ilham, dan sebagainya, yang diyakini mampu menyingkap hakikat 
pengetahuan (al-ma'lūm) dengan sangat jernih. Dzu al-Nun Al-Misri ketika 
ditanya mengenai pengetahuan sufi, dia menjawab tegas, "aku mengenal 
Tuhanku dengan [perantara] Tuhanku."16 

Memang Allah Swt. adalah Dzat yang tak terbatas, sementara akal 
terbatas. Pengetahuan yang dicapai dengan akal, terutama terkait 
ketuhanan, akan terlihat ringkih bila dipaksa melampaui batas nalarnya. 
Awalnya kaum sufi mencoba melanjutkan kebenaran konsep "melihat 
Tuhan" melalui penawaran konsepsi ma'rifat (mengenal Allah Swt.), yang 

                                                           
12 QS. Al-A'raf: 143 
13 HR. Bukhari-Muslim 
14 Al-Bajuri, Tuhfat al-Murîd Sharh Jauharat Al-Tawhîd, dikomentari oleh Muhammad 
Shaleh Al-Gharsi. t. t., h. 204-207   
15 Mahmud Al-Ghurab, Al-Hub wa Al-Mahabbah Al-Ilâhiyah min Kalam Al-Shaykh Al-
Akbar, (Damaskus: Matbaah Al-Katib Al-Arabi, 1992) 31 
16 Abu Al-Wafa At-Taftazani, Madkhal Ila At-Tasawuf Al-Islâmi, (Kairo: Dar ats-Tsaqafah 
li an-Nasyr wa at-Tawzi) 102   



Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf 

   Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   55 

 

pasti akan berubah menjadi "cinta" atau "kerinduan kuat". Namun 
sebelum terlalu jauh mengekplorasi konsep yang ditawarkan sufi ada 
baiknya mempertimbangkan pesan imam Al-Sha'rani, "siapapun yang tak 
sanggup menangkap 'logika' kashf yang dipakai kaum sufi, hendaknya 
menjadikan statemen eksoteris pakar kalam saja dan jangan melangkah 
lebih jauh".17 

 
Pintu Melihat Tuhan 

Semua tokoh sufi sependapat bahwa melihat Tuhan adalah 
anugerah terindah dan teragung yang bisa direngkuh seorang salik. Setiap 
yang mengenal Tuhannya pasti akan mencintai dan didera rindu yang kuat 
untuk bisa bertemu dan melihat-Nya. Ini kesimpulan aksiomatik: manusia 
adalah pemuja keindahan, apalagi sumber keindahan (Allah Swt.). Fitrah 
manusia selalu tak berdaya saat berhadapan dengan ihsan (kebaikan)—
dimana Allah sumber semua kebaikan—, ia bisa disebut sebagai budak 
kebaikan dari manapun datangnya. Proses menuju “Melihat Allah” melalui 
konsep cinta bagi kaum sufi, bisa ditafsirkan sebagai proses menemukan 
“aku” kembali dalam eksistensialisme. Tentu eksistensialisme theistik yang 
penulis maksud, bukan yang atheistik. 

Ada beberapa tema eksistensialisme yang dibahas masif  karena 
erat kaitannya dengan menemukan “aku” kembali. Manusia yang tidak 
menghayati eksistensi dirinya akan terus terjebak dalam “thou/engkau”; 
dia tak pernah merasa menjadi manusia autentik yang meraih 
kebebasannya. Karena selalu diintervensi oleh yang lainnya. “Engkau” 
adalah simbol mengenai manusia yang gagal menemukan dirinya yang 
ontic-ontological. 

Ada banyak pintu untuk menemukan “aku”. Diantaranya 
“kemurungan” dan “kematian”. Heidegger menegaskan bahwa 
kemurungan adalah cara mendasar untuk menemukan “ke-aku-an”. 
Namun pengertian “murung” menurut eksistensialis tidak sama dengan 
pemahaman psikolog atau fenomenolog. Karena psikolog memahaminya 
sebagai “emosi” sementara fenomenolog memahaminya sebagai fakta 
manusia yang berelasi dengan yang lain.18 

Dalam paradigma kaum sufi, cinta tak bisa didefinisikan. Tak ada 
ungkapan yang benar-benar bisa mewakilinya. Tak ada tamsil yang 
sanggup menandainya. Karena cinta adalah sebuah kondisi yang tak bisa 
dibahasakan tapi hanya bisa dirasakan. Lantas apakah "rasa" dan 
pengalaman jiwa seorang sufi kontradiksi dengan logika? Hal ini masih 
problematik hingga kini. Jika watak dasar manusia adalah berpikir, mencari 
dalil, mempertimbangkan dan kemudian menjustifikasi. Maka mestinya 

                                                           
17 Al-Sha'rani, Al-Yawâqît wa Al-Jawâhir fi Bayâni Al-Aqâ'id Al-Akâbir, t. t., h. 2 
18 John Macquarrie, 169 



Abdul Munim Cholil 

56   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

setiap manusia itu memahami apa yang sedang dirasakannya. Dia tak bisa 
menghindari tabiat alamiahnya. Bahkan seorang arif yang merasakan 
kebuntuan logika untuk mendeskripsikan apa yang sedang dirasakan. Dia 
kemudian menguraikan kebuntuan logikanya sebagai krisis dimensional 
yang diolah menjadi wacana publik. Diskursus sufistik amat unik, kata Ali 
Harb, dan sama sekali tak bisa disebut sebagai produk anti-pencerahan. Ia 
lebih tepat jika ditafsirkan sebagai diskursus eksistensialisme Heideggerian, 
yang menyadarkan manusia agar tak melupakan wujud dan eksistensinya.19 
Sebuah wujud yang harus dihayati secara mendalam.   

Dari tadi kita hanya bersibuk dengan konstruk teologis mengenai 
"melihat Tuhan", sementara pertanyaan-pertanyaan semakin menggumpal: 
bagaimana objek (Allah Swt.) menampilkan dirinya? Ma'rifat dan cinta sufi 
macam apa yang bisa mengantar ke sana? 

Konsep cinta20 yang berawal dari "mengenal" seperti ditawarkan 
sufi adalah tipologi cinta yang paling esensial dan abadi. Ibn Arabi yang 
paling jernih berbicara mengenainya, mengidentifikasi bahwa cinta terbagi 
dalam tiga klasifikasi: pertama, ilâhi: cinta Allah pada kita dan cinta kita 
pada-Nya. Kedua, ruhani, yaitu cinta yang hanya didedikasikan untuk 
kebahagiaan kekasihnya, tanpa mengharap timbal balik. Ketiga, tabî'i: 
mencintai kekasih dengan pamrih. Dia menyimpan target tertentu di balik 
cintanya, tak perduli apakah kekasihnya bahagia atau tidak. Tipe ketiga 
adalah cinta orang pada umumnya.21  

Tipologi cinta yang pertama akan menjadi fokus kita. Dalam 
sebuah hadis qudsi disebutkan "Allah Swt. berfirman 'Aku adalah kanzun 
makhfi (harta karun yang tersembunyi). Aku kemudian ingin dikenal. Maka 
Aku ciptakan semua makhluk. Aku mengenalkan diri pada mereka. Maka 
mereka mengenalku.'"22 Cinta Allah Swt. adalah rahasia terciptanya 
semesta. Kehendak Allah untuk dikenal dan dicintai adalah tujuan dari 
semesta diciptakan. Karenanya, Allah Swt. bisa dikenal melalui semesta 
sebagai tajalli Tuhan. Seakan-akan keindahan semesta adalah 
pemandangan dari sifat Tuhan yang esoteris.23 

Cinta ilâhi memendarkan dualisme cinta: cinta Sang Khalik dari 
satu sisi dan cinta makhluk-Nya di sisi yang lain.24 Sang Khalik yang ingin 

                                                           
19 Ali Harb, Al-Hub wa Al-Fanâ, (Aljazair: Mansyurat Al-Ikhtilaf (Aljazair) & Ad-Dar Al-
Arabiyah Li Al-Ulum (Beirut), 2009) 95-98 
20 Cinta tak pernah bisa didefinisikan secara jernih hingga detik ini. Dia menjadi misteri 
kehidupan yang dipandang sebagai sesuatu yang sakral atau malah difungsikan dengan 
tidak senonoh oleh beberapa kalangan. 
21 Mahmud Al-Ghurab, Al-Hub, 62 
22 Meski secara transmisi sanad, hadis ini diragukan validitasnya tapi maknanya sesuai 
dengan QS. Adz-Dzariyat: 56 "tidaklah Aku ciptakan jin dan manusia kecuali agar mereka 
menyembahku" 
23 Mahmud Al-Ghurab, Al-Hub, 13 
24 Mahmud Al-Ghurab, Al-Hub, 16-17 



Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf 

   Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   57 

 

dikenal dan dicintai menciptakan semacam tajalli atau teofani-Nya. 
Sementara makhluk ciptaanNya, dengan kerinduan kuat ingin mengenal 
dan kemudian mencintai Penciptanya, yang dalam analogi Ibn Arabi 
seperti anak manusia terasing yang rindu kuat pada asal usulnya. Nabi Saw. 
pernah menyinggung dalam sebuah hadis "Adam diciptakan sesuai dengan 
[tajalli] sifat kasih penulisng-Nya (Rahman)". Jika mutakallimin menakwil 
hadis ini sehingga sampai pada tataran paling tanzih, maka kaum sufi 
menyajikannya dalam bentuk tanzih dan tashbîh25 sekaligus.  

Cinta manusia pada Tuhannya yang ditemukan sebagai kesadaran 
intuitif—tidak sekedar kontemplatif belaka— kemudian menggiringnya 
menjadi kapatuhan secara total pada kekasih abadinya (Allah Swt.). 
Kepatuhan tanpa pamrih. Kepatuhan yang didasari penghayatan penuh 
pada eksistensi dan wujudnya yang menjadi simbol teofani Tuhan dalam 
pengertian yang paling eksistensialis. Di mana kemudian, kesadaran ini tak 
bisa menerima tatkala membelakangi identitas dirinya sebagai hembusan 
nafas kasih-Nya (al-nafas al-rahmâni).  

Puncak kesadaran sufi semacam itu bisa anda baca sebagai 
kelanjutan logika kaum teolog: wujud kontingen (mumkin) sejatinya bukan 
wujud yang hakiki. Karena ia hanya hasil dari kemurahan "wujud mesti" 
(wajib al-wujud). Kemurahan Allah Swt. kemudian bisa diidentifikasi dengan 
cinta-Nya yang absolut (mutlak) yang menjelma menjadi cinta "terbatas" 
(muqayyad) antara satu makhluk Tuhan dengan yang lainnya. Sehingga 
seorang sufi yang menghayati kehidupan dengan sadar akan menemukan 
cinta-Nya di mana mata memandang.26 

Cawan cinta semacam itu hanya ada di hati sang pencinta sejati, 
bukan di akal atau panca indera. Hati yang dalam leksikografi bahasa Arab 
berasal dari kata "qalaba" yang bermakna berubah-ubah menyemai 
padanannya dalam sifat dan perbuatan Kekasih (mahbūb) yang juga "kulla 
yaumin huwa fi sha'n"27.  Hati dianalogikan seperti cawan yang terbuat dari 
kaca bening dan transparan, yang bisa berubah warna sesuai warna cairan 
yang dituangkan ke dalamnya. Hati bisa memuat apa saja tajalli Tuhan 
tanpa terpengaruh oleh ragam teofani yang muncul di hadapannya. Karena 
semua ragam dan warna tajalli sejatinya dituangkan oleh Sang Kekasih. 
Makanya Allah menjadikan hati manusia sebagai salah satu maha karya 
teragung-Nya. Dalam sebuah hadis qudsi disebutkan "langit dan bumiku 
tidak cukup luas untuk menerima [tajalli-ku]. Melainkan hati seorang 
hambaku yang mukmin [yang mampu]."28  

                                                           
25 Menyerupakan Tuhan dengan makhluk-Nya. 
26 Mahmud Al-Ghurab, Al-Hub, 30 
27 QS. Ar-Rahman: 29 
28 Henry Corbin, L'Imagination Creatrice Dans Le Soufisme D'Ibn Arabi, dialih bahasakan 
oleh Farid Az-Zahi dengan tajuk: Al-Khayâl Al-Khallâq fi Tasawwuf Ibn Arabi, (Maroko: 
Mansyurat Marsam, 2006) 170 



Abdul Munim Cholil 

58   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

Karakter dan fungsi hati kemudian mempertegas sikap para sufi, 
bahwa "melihat Tuhan" bisa terjadi di dunia dengan mata hati baik dalam 
mimpi atau terjaga. Hati yang dilanda kerinduan kuat untuk bertemu dan 
menyaksikan Kekasihnya tak bisa dibatasi apapun. Meski demikian, bukan 
berarti hati hanya sanggup menerima api cinta keabadian. Karakternya 
yang mencintai setiap wujud indah, memungkinkan dirinya untuk 
mengagumi wujud indah yang tak abadi. Dan ini dibenarkan oleh syariat 
dalam tataran tertentu.29 Makanya Ibn Arabi mengklasifikasi keindahan 
pada dua: mutlak dan aradli (bersifat temporal). Di mana yang temporal 
akan cepat berubah dan hilang meski sejatinya itu adalah pancaran dari 
yang abadi. Dalam kesadaran sufi, keindahan temporal selalu dikembalikan 
pada keindahan abadi yang tanpa batas itu. 

Bahkan hadis "sesungguhnya Allah itu Mahaindah dan mencintai 
keindahan" secara spesifik Ibn Arabi mengomentari bahwa tak ada 
makhluk Tuhan yang dimaksud dengan nama-Nya "Mahaindah" kecuali 
manusia dan dalam diri manusia secara khusus.30 Dari sini tak heran jika 
Rasul Saw. mencintai wanita. Karena cinta adalah puncak syahwat. Dan 
syahwat berfungsi untuk menikmati (taladhudh). Kenikmatan yang 
disalurkan sesuai tuntunan syariat, bukan gairah syahwat hewani. Dari sini 
seorang sufi memandang wanita sebagai warisan kenabian dan cinta ilahi, 
bukan semata pemuas nafsu. Karena Rasul Saw. mencintai tiga hal di 
dunia ini: perempuan, wangi-wangian, dan shalat. Dalam hadis ini, Nabi 
memakai bentuk invinitif "hubbiba" (dibuat cinta) karena meyakini bahwa 
semua dari Allah Swt. tanpa tertipu oleh unsur materi yang ber-tajalli di 
hadapannya.31                 

Ibn Arabi menangkap hierarki cinta di sana. Kerinduan seorang 
laki-laki pada wanitanya, sejatinya adalah kerinduan seseorang pada dirinya 
sendiri, karena Siti Hawa diciptakan-bagian dari Adam alaihi al-salam. 
Sementara kerinduan kuat perempuan pada laki-laki adalah kerinduan 
seseorang pada asal-usulnya. Tentu keduanya sama-sama membawa 
syahwat dan kenikmatanya masing-masing,32 dalam pemaknaan yang 
positif. 

Dalam tataran tertentu, akumulasi pengetahuan intuitif 
mengantarkan seorang sufi pada cinta dan kerinduan dahsyat, yang tak 
memberi ruang bagi keindahan temporal dalam hatinya. Kondisi ini 
tampak ekstrim ketika Rabiah Al-Adawiyah misalnya berujar "kecintaanku 
pada Allah tak menyisakan ruang, bahkan untuk mencintai Nabi 

                                                           
29 Lihat misalnya keseharian Nabi Saw. yang menyukai keindahan, kerapian, wewangian 
dan wanita. 
30 Mahmud Al-Ghurab, Al-Hub, 36 
31 Mahmud Al-Ghurab, Al-Hub, 36-37 
32 Ibn Arabi, Fusūs Al-Hikam, dikomentari oleh Al-Qashani dan ed. Bali Afandi, (Kairo: 
Al-Haiah Al-Ammah li Qushur Ats-Tsaqafah, 2011) 327-328 



Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf 

   Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   59 

 

sekalipun."33 Rabiah Al-Adawiyah, Al-Hallaj dan pecinta sufi lainnya 
termasuk dalam deretan sufi yang luruh dalam cintanya. Dalam teori 
emanasi cahaya Al-Ghazali, seperti tertuang dalam Mishkât Al-Anwâr, para 
sufi menyadari bahwa setiap cahaya (cahaya: diidentifikasi sebagai wujud, 
sementara "ketiadaan" diindentifikasi sebagai kegelapan) selain cahaya 
Tuhan adalah cahaya majasi bukan hakiki. Kemudian mereka menaiki 
tangga mi'raj sufistik menuju cahaya hakiki hingga tak ada yang disaksikan 
lagi dalam wujud kecuali eksistensi Tuhan. Saat itulah kondisi kejiwaan 
para sufi menjadi beragam, hingga ada yang benar-benar tak terkontrol 
oleh logikanya dan mengeluarkan beberapa statemen ekstatif "Aku Al-
Haqq [Tuhan]", "Mahasuci Aku, Batapa agungnya diriku", dan 
seterusnya.34 

Kerinduan kuat, sebagaimana diakui oleh Al-Ghazali adalah faktor 
utama yang menyampaikan seseorang pada al-mukâshafah (melihat Tuhan 
perspektif sufi). Karena dalam gramatika bahasa Arab "al-shawq" berarti 
mengharapkan perjumpaan dengan al-ma'shūq (kekasih), perjumpaan itu 
terjadi dengan al-mukashafah, baik dengan mata atau dengan hati. Atau 
dengan keduanya,35 sehingga kelezatan yang direngkuh berlipat ganda. 
Namun ada sebuah kesimpulan unik yang diketengahkan Ibn Arabi terkait 
kemana cinta berelasi (ta'alluq). Menurutnya, relasi cinta itu ma'dūm 
(ketiadaan)—kesimpulan ini banyak lepas dari pengamatan para pakar—. 
Sebab jika cermat menganalisa akan tampak bahwa, seorang pencinta yang 
dilanda rindu berat untuk bertemu sang kekasih, entah ingin memeluk, 
mencium atau sekedar memandangi keindahannya. Namun ternyata cinta 
dan kerinduannya malah semakin menjadi dan tak pernah berakhir meski 
dia sudah berjumpa dengan kekasihnya.36 Karenanya cinta makhluk pada 
Tuhan menjadi problematis karena Tuhan ada, sementara relasi cinta itu 
ketiadaan. Maka cinta Allah Swt. pada hamba-Nya itu hakiki karena esensi 
wujud makhluk adalah wujud kontingen yang diadakan.    

          
Imajinasi Intuitif37 

Uraian panjang mengenai cinta yang penulis kutip dari buku "Al-
Hub wa Al-Mahabbah" milik Syeikh Mahmud Al-Ghurab—sebuah buku 

                                                           
33 Ali Harb, Al-Hub wa Al-Fana, 84 
34 Al-Ghazali, Mishkat Al-Anwar, dalam kumpulan risalah Al-Imam Al-Ghazali, (Beirut: 
Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006) 11 
35 Al-Ghazali, Sirr al-Alamîn wa Kashfi ma Fi al-Dârain, dalam kumpulan risalah Al-Imam 
Al-Ghazali, (Beirut-Libanon Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006) 85 
36 Mahmud Al-Ghurab, Al-Hub, 27 
37 Al-Khayal yang diekplorasi oleh Ibn Arabi belum saya temukan terjemahan yang 
definitif dalam bahasa Indonesia karena pengertiannya yang benar-benar berbeda. 
Bahkan Henry Corbin yang menulis buku Creative Imagination in The Sufism Ibn Arabi 
juga mengaku kesulitan untuk menemukan padanannya dalam bahasa Perancis maupun 
Inggris.  



Abdul Munim Cholil 

60   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

yang menampilkan secara utuh konsep cinta yang dikembangkan oleh Ibn 
Arabi dalam beberapa karyanya—, tentunya masih menyisakan satu 
pertanyaan: proses logika macam apa yang bisa membenarkan bahwa 
Tuhan bisa dilihat dalam ragam tajalli yang muncul di hadapan sufi? 
Penulis tak akan menyinggung bagaimana tabir ilahi dibuka karena itu 
masuk dalam pengalaman intuitif-empiris sufi. Penulis akan menyinggung 
dari mana kemungkinan-kemungkinan ini bisa dibenarkan. 

Beberapa pakar sufi pra-Ibn Arabi hanya menyinggung proses 
mushâhadah (melihat) dan terbukanya tabir ilahi tanpa ada yang 
menyebutkan dengan kekuatan apa mereka menikmati Nur Tuhannya. 
Namun semua sepakat sebagai pengalaman yang terberi dengan 
ambiguitas intuitifnya. Di sini, Ibn Arabi terlihat istimewa. Syeikh Al-
Akbar menawarkan sebuah pendekatan baru yang bisa dibenarkan oleh 
logika dan syariat sekaligus.  

Dalam diri manusia tersimpan beberapa anugerah Tuhan: akal, 
panca indera, dan imajinasi. Al-Khayâl (imajinasi) inilah yang dijadikan 
pendekatan baru oleh Ibn Arabi. Diantara perbedaan mendasar antara 
imajinasi dan akal adalah: imajinasi selalu tergantung pada gambar dan 
bentuk inderawi tertentu sementara akal bisa menangkap pendaran 
kualitas-kualitas abstrak. Imajinasi memiliki kemampuan menciptakan 
sesuatu yang kontradiktif, sementara akal tak bisa. Imajinasi bisa membuat 
kreasi yang mustahil. Namun demikian, ia tak pernah mampu 
menjustifikasi karena itu adalah tugas akal. Imajinasi hanya memungkinkan 
hadirnya dan menciptakan segala sesuatu, bahkan yang mustahil dalam 
nalar sekalipun, tanpa memberi label apapun. 

Sekilas Ibn Arabi mampu memberikan makna tersendiri bagi al-
Khayâl dengan penegasan makna yang intuitif-agamis. Imajinasi perspektif 
Ibn Arabi bukan fantasia38 dalam istilah filsafat. Karena fantasi hanya 
permainan pemikiran yang biasanya didominasi oleh angan-angan orang 
gila.39 Imajinasi menjadi sangat unik karena fungsinya yang unik di tangan 
Ibn Arabi. Ia dianalogikan seperti alam barzakh atau "ruang antara" 
(perjumpaan Tuhan dan makhluk-Nya dalam satu makna simbolik). 
Imajinasi mendapat pembenarannya dari teks wahyu dan bisa dipahami 
secara jernih dengan cara interpretasi (ta'bir). Pengetahuan imajinatif 
seringkali digunakan oleh Nabi Saw., semisal "ilmu" diimajinasikan seperti 
susu, agama "Islam" seperti tiang, "keimanan" diimajinasikan seperti tali 

                                                           
38 Al-Kindi mendeskripsikan "Fantasia" sebagai kemampuan mengindera materi tanpa 
tergantung pada materi. Ia bisa berproses baik dalam keadaan terjaga atau tertidur. 
Kejernihan objek yang tertangkap tergantung pada fokus kontemplasi; semakin kuat 
fokusnya maka semakin jernih. Bisa saja waktu terjaga lebih jernih dari yang hadir dalam 
mimpi (Lihat: Fuad Al-Ahwani, Al-Kindi Failasūf Al-Arab, (Kairo: Wizarat Ast-Tsaqafah 
wa Al-Irsyad Al-Qaumi, 1964) 249.    
39 Henry Corbin, Al-Khayal Al-Khallaq, 157 



Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf 

   Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   61 

 

yang kokoh. Bahkan wujud imajinatif acapkali muncul di hadapan Rasul 
Saw., seperti malaikat Jibril yang muncul di hadapan Nabi dengan wujud 
dan rupa sahabat Dihyah Al-Kalabi.40 Mengapa disebut wujud yang 
imajinatif? Karena penjelmaan Jibril dalam wujud Dihyah, tak bisa disebut 
sebagai esensi Jibril tapi juga tak bisa diestimasi sebagai "bukan Jibril". 
Persis seperti gambar yang tertangkap oleh cermin atau kamera. 

Wujud imajinatif memang berada pada "ruang antara" (antara 
"ada" dan "tiada", antara dzahir dan batin). Entitas wujud semacam ini 
masih diperdebatkan, baik oleh kalangan failasuf maupun ulama kalam. 
Problematika mengenai wujud imajiner baru dibahas secara serius oleh 
sarjana Muslim pada abad V-VI H.41 Mutadla Muttahhari mengidentifikasi 
adanya tiga aliran terkait hal ini: pertama, aliran esensialis (al-Mahawi) yang 
meyakini bahwa esensi pengetahuan imajinatif memiliki wujudnya sendiri 
yang terlepas dari hakikat yang diketahui (al-Ma'lūm). Barangkali E. Kant 
dengan mazhab idealisme-transendental-nya masuk dalam kategori ini. 
Kedua, aliran yang meyakini bahwa pengetahuan imajinatif hanya nilai 
tambah (al-Idlâfah) dari hakekat wujud yang diketahui. Aliran kedua dipilih 
oleh mayoritas pengikut mazhab Asy'ari, termasuk Al-Razi dalam Al-
Mabahith Al-Mashriqiyah-nya42 dan seorang filosof paripatetik dari Timur 
Islam, Abu Al-Barakat Al-Baghdadi dalam Al-Mu'tabar fi Al-Hikmah-nya43 
Ketiga, yang meyakini bahwa wujud imajiner adalah Asbâh (penanda) bagi 
esensi wujud yang sedang hadir dalam imajinasinya. Mazhab ini dipilih 
oleh Al-Baidlâwi dalam Tawâli' Al-Anwâr44-nya, Al-Ghazali dalam Mishkât 
Al-Anwâr-nya dan Ibn Arabi dalam banyak karyanya.                 

Ibn Arabi kemudian mempertegas bahwa imajinasi bukan 
pengalaman psikologis-privatif atau cabang dari ilmu fisika—sebagaimana 
asumsi kalangan filosof dan pakar kalam—tapi imajinasi bersifat ilahi dan 
memiliki fungsinya yang intuitif dan agamis.45 Karakter al-Khayal yang 
menghadirkan cerminan dari esensi wujud imajiner dalam bentuk yang 
berubah-rubah mengharuskan pengkaji untuk menyadari sedini mungkin 
bahwa "perubahan bentuk" terjadi pada pelaku imajinasi bukan pada 
esensi wujud imajiner. Maka di sini, perlu memperhatikan perbedaan 

                                                           
40 Mahmud Al-Ghurab, Al-Khayal 'Alam Al-Barzakh wa Al-Mitsal, (Damaskus: Dar Al-
Katib Al-Arabi, 1993) 13 
41 Murtadla Al-Muttahhari, Muhadlarat fi Al-Falsafah Al-Arabiyah, alih bahasa dari Persia 
oleh: Abdul Jabbar Ar-Rifai, (Dar Al-Kitab Al-Islami) 165 
42 Ar-Razi, Al-Mabahith Al-Mashriqiyah fi Ilmi Al-Ilahiyat wa Al-Tabi'iyat, ed. Muhammad 
Al-Mu'tashim Billah Al-Baghdadi, (Beirut: Dar Al-Kitab Al-Arabi, 1990) 130-132 
43 Abu Al-Barakat Al-Baghdadi, Al-Mu'tabar fi Al-Hikmah, (Haidar Abad-India: Jam'iyah 
Dairat Al-Ma'arif Al-Ustmaniyah, 1328 H) 2-3  
44 Al-Baidlawi, Tawali' Al-Anwar min Matali' Al-Andzar, ed. Abbas Sulaiman, (Kairo: Al-
Maktabah Al-Azhariyah li At-Turast, 2007) 75-87 
45 Yunus Masrukhin, Al-Wujud wa Al-Zaman fi Al-Khitab Al-Sufi 'Inda Ibn Arabi, risalah 
magister, (Univ. Al-Azhar, 2011) 250 



Abdul Munim Cholil 

62   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

mengenai al-Khayâl al-Muttasil (imajinasi langsung) dan al-Khayâl al-Munfasil 
(imajinasi terpisah). Diferensiasi antara keduanya: yang pertama akan 
menghilang saat si pelaku imajinasi menghentikan proses imajinasinya, tapi 
yang kedua adalah hadlrah zâtiyah (semacam identitas mandiri) bagi objek 
yang sedang diimajinasikan. Al-Khayâl al-Muttasil dibagi dua: ada yang 
sengaja dihadirkan atau diimajinasikan, ada yang tidak, seperti mimpi 
dalam tidur.46 

Sebenarnya Al-Ghazali pernah menyinggung proses seorang sufi 
melihat Tuhan—hanya memang belum teoretis dan mapan seperti di 
tangan Ibn Arabi— ".... Begitulah setiap rahasia tersingkap dari balik cermin 
imajinasi... bahkan gambarnya semakin terang dan jernih bagi yang memiliki 
kekuatan mata hati dan keimanan yang penuh... hal semacam itu memberimu 
informasi bagaimana para nabi menyaksikan tajali setiap makna yang hadir. 
Biasanya, makna simbolik itu hadir dalam persaksian batin, kemudian menuju ruh 
imajinatif dalam bentuk yang sesuai dengan makna itu. Bila hal semacam itu hadir 
dalam keadaan terjaga maka butuh takwil sebagaimana jika hadir dalam mimpi 
butuh ta'bir (interpretasi mimpi)...."47 

Pengertian imajinasi intuitif-agamis yang sedang kita bahas bukan 
"ilusi" dan bukan pula "angan-angan". Ia sudah membentuk epistemologi 
utuh sebagai sebuah kajian yang dibenarkan bahkan oleh syariat sendiri. 
Ketika Nabi Saw. bersaksi dalam sebuah hadis "Aku melihat 
Abdurrahman bin 'Auf masuk surga dengan merangkak" tentu kita bisa 
menarik simpul kebenaran tentang adanya wujud imajinatif. Saat Nabi 
mengatakannya, sahabat Abdurrahman b. 'Auf ada dan masih hidup. 
Wujud sahabat Abdurrahman di surga itu yang disebut wujud imajiner. 
Tersingkapnya tabir alam malakūt, dalam doktrin sufi, bukan hanya terjadi 
pada para nabi semata tapi juga para wali.48 Tajalli yang hadir juga beragam 
sesuai dengan kesiapan masing-masing. Mengingat, imajinasi adalah bagian 
dari dhauq (rasa), maka sebagaimana citarasa inderawi setiap orang tak 
sama, demikian juga pengalaman "rasa intuitif sufistik".49 

Namun yang perlu diwaspadai dari karakter imajinasi adalah 
keterikatannya dengan gambar atau bentuk inderawi. Sehingga ia selalu 
memendarkan wujud imajiner dalam beragam bentuk. Makanya Ibn Arabi 
secara tegas mengatakan bahwa yang bisa menginterpretasi secara benar 
hanya "kalangan khusus", yang diakui oleh otoritas tasawuf. Pasalnya, 
sebagaimana penulis sebutkan di atas: "perubahan bentuk" yang terjadi 
dalam proses imajinasi tak ada kaitannya dengan esensi objek, karena ia 
tak berubah. Al-Ghazali memberi semacam solusi dengan memberi batas 

                                                           
46 Mahmud Al-Ghurab, Al-Barzah al-Khayâl, 56 
47 Al-Ghazali, Al-Mishkât Al-Anwâr, 23 
48 Ibid, 20 
49 Ibid, 20 & 24 



Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf 

   Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   63 

 

distingtif antara al-mithl dan al-mithal. Al-mithl memiliki makna "sama-
serupa": sesuatu itu sama/menyerupai dengan yang lainnya, sementara al-
Mithâl memiliki pengertian "sesuatu itu menjelaskan/menjadi penanda 
bagi yang lain". Nah, wujud imajiner adalah al-mithal (penanda/penjelas) 
dari esensi wujud yang sedang bertajali. Maka dari sini, setiap manifestasi, 
baik itu Rasul Saw. atau Allah Swt., bisa diinterpretasi sebagai al-mithâl dari 
wujud yang sedang ber-tajalli.50 Dalam sebuah catatan kaki yang ditulis 
oleh Syeikh Abdul Halim Mahmud, Grand Syeikh Al-Azhar dan penulis 
produktif sufi modern, pada buku Al-Risâlah Al-Qushairiyah bahwa Syeikh 
Zakariya Al-Anshari pernah menulis "Sesungguhnya manusia tidak akan 
sanggup melihat al-Haqq beserta kesempurnaan dan keagungan-Nya. Dia bertajali 
pada setiap manusia sesuai kemampuan mata hatinya di dunia. Maka yang 
dimaksud dengan 'al-mukasyafah' dan 'al-musyahadah', dalam ungkapan kaum sufi, 
bukan melihat hakikat dzat-Nya".51  

Pendapat Syeikh Zakariya nampaknya tidak sama dengan 
pendahulunya, Syeikh Al-Akbar, yang mengatakan bahwa Allah Swt. 
memiliki dua tajalli: pertama, tajalli dhati: di mana tak ada ilmu, akal, ilusi 
dan imajinasi yang bisa mendefinisikannya. Karena Dia ber-tajalli dalam 
wujud immateri: tak bisa diimajinasikan, tak bisa dilogikakan dan tak bisa 
dibahasakan: semua menjadi ringkih di hadapan-Nya. Hanya keimanan 
yang bisa berfungsi saat itu bahwa "Dia tidak serupa dengan suatu 
apapun". Sementara tajalli yang kedua: tajalli dalam alam imajinatif 
sebagaimana dipaparkan panjang lebar di atas.52 Menurut Abd al-Karim 
Al-Jili, dalam sebuah buku profetik yang berjudul Al-Manâzir Al-Ilâhîyah, 
dia mencoba mendedah dan membuktikan bahwa setiap tingkatan 
mushahadah dan tajalli Tuhan yang dinikmati oleh setiap sufi memiliki sisi 
negatif dan kekurangannya sendiri.53 Hal ini mempertegas keagungan 
Tuhan dan lemahnya manusia; bahwa tak ada yang bisa benar-benar tahu 
hakikat dan esensi Tuhan selain Tuhan itu sendiri.   
 
Kesimpulan 

Tasawuf adalah disiplin ilmu yang berusaha melanjutkan proyek 
besar kaum teolog: jika para teolog menawarkan konsep melihat Allah 
Swt. dengan ilmu dan argumentasi logika, maka kaum sufi meningkatkan 
intensitas "melihat" menjadi "mushahadah" (menyaksikan) dengan 'nalar' 
kashf yang bersifat terberi. Akhirnya, penulis hanya ingin mengulangi 

                                                           
50 Al-Ghazali, Al-Madlnūn Bihi Ala Ghairi Ahlihi, dalam kumpulan risalah Al-Imam Al-
Ghazali, (Beirut-Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006) 88-89 
51 Al-Qusyairi, Ar-Risâlah Al-Qusyairiyah fi Ilmi At-Tasawwuf, ed. Abdul Halim Mahmud, 
(Kairo: Maktabah At-Tawfiqiyah, 2008) 176 
52 Mahmud Al-Ghurab, Al-Hubb, 44-45 
53 Abdul Karim Al-Jili, Al-Manâdzir Al-Ilâhîyah, ed. Najah Mahmud Al-Ghanimi, (Mesir: 
Dar Al-Manar, Mesir, 1987) 11 



Abdul Munim Cholil 

64   KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

 

pesan imam Al-Sha'rani, "siapapun yang tak sanggup menangkap 'logika' 
kashf yang dipakai kaum sufi, hendaknya menjadikan statemen eksoteris 
pakar kalam saja dan jangan melangkah lebih jauh".       
 

Daftar Pustaka 
Al-Jîli, Abdul Karîm. Al-Manâzir Al-Ilâhîyah, ed. Najah Mahmud Al-

Ghanimi, Mesir: Dar Al-Manar, 1987 
Al-Baghdâdi, Abu Al-Barakât. Al-Mu'tabar fi Al-Hikmah, Vol III, Haidar 

Abad-India: Jam'iyah Dairat Al-Ma'arif Al-Ustmaniyah, 1328 H  
At-Taftâzani, Abu Al-Wafâ. Madkhal Ila At-Tasawuf Al-Islami, Kairo: Dar 

ats-Tsaqafah li an-Nasyr wa at-Tawzi 
Al-Baidlawi, Thawâli' Al-Anwar min Mathâli' Al-Andzâr, ed. Abbas 

Sulaiman, Kairo: Al-Maktabah Al-Azhariyah li At-Turast, , 2007 
Al-Ghazali, Muhammad. Al-Madlnūn Bihi Ala Ghairi Ahlihi, dalam 

kumpulan Rasa’il Al-Imam Al-Ghazali, Beirut-Libanon: Dar Al-
Kutub Al-Ilmiyah, 2006 

________, Al-Munqidz min Al-Dlalâl, dalam kumpulan risalah Al-Imam 
Al-Ghazali, Beirut-Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006 

________, Ar-Risâlah Al-Ladunniyah, dalam kumpulan risalah Al-Imam 
Al-Ghazali, Beirut-Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006 

________, Mishkât Al-Anwâr, dalam kumpulan risalah Al-Imam Al-
Ghazali, Beirut-Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006 

________, Sirrul Alamîn wa Kasyfi ma Fid Dârain, dalam kumpulan risalah 
Al-Imam Al-Ghazali, Beirut-Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 
2006 

Harb, Ali. Al-Hub wa Al-Fanâ, Beirut: Mansyurat Al-Ikhtilaf (Aljazair) & 
Ad-Dar Al-Arabiyah Li Al-Ulum, 2009 

Al-Iji, Al-Mawâqif fi 'Ilmi Al-Kalam, Kairo: Maktabah Al-Mutanabbi 
Al-Qushairi, Abu Al-Qasim. Ar-Risâlah Al-Qusyairiyah fi Ilmi At-Tasawwuf, 

ed. Abdul Halim Mahmud, Kairo: Maktabah At-Tawfiqiyah, 2008 
Al-Razi, Fakhrudin. Al-Mabâhist Al-Masyriqiyah fi Ilmi Al-Ilahiyat wa Al-

Tabi'iyat, ed. Muhammad Al-Mu'tashim Billah Al-Baghdadi, Vol I, 
Beirut: Dar Al-Kitab Al-Arabi, 1990  

________________, Al-Matâlib Al-Alîyah, ed. Ahmad Hijazi As-Saqa, 
Beirut-Libanon: Dar Al-Kitab Al-Arabi, 1987  

Al-Sha'rani, Abd al-Wahhab. Al-Yawâqit wa Al-Jawâhir fi Bayâni Al-Aqâ'id 
Al-Akabir, t. t. 

Al-Ahwani, Fuad. Al-Kindi Failasūf Al-Arab, Mesir: Wizarat Ast-Tsaqafah 
wa Al-Irsyad Al-Qaumi,  1964 

Assegaf, Hasan bin Ali. Mas'alat Al-Ru'yah, Oman-Yordan: Dar Al-Imam 
Al-Nawawi, 2007 



Melihat Tuhan dalam Perspektif Ilmu Kalam dan Tasawuf 

   Volume 12, Nomor 1 (Februari 2022)   65 

 

Corbin, Henry. L'Imagination Creatrice Dans Le Soufisme D'Ibn Arabi, Alih 
Bahasa oleh: Farid Az-Zahi dengan tajuk: Al-Khayâl Al-Khallâq Fi 
Tasawwuf Ibn Arabi, Maroko: Mansyurat Marsam, 2006 

Ibn Arabi, Fusūs Al-Hikam, dikomentari oleh Al-Qasyani dan ed. Bali 
Afandi, Kairo: Al-Haiah Al-Ammah li Qushur Ats-Tsaqafah, 2011 

Al-Ghurab, Mahmud. Al-Hub wa Al-Mahabbah Al-Ilahiyah min Kalam Al-
Syeikh Al-Akbar, Damaskus: Matbaah Al-Katib Al-Arabi, 1992 

________________, Al-Khayâl 'Alam Al-Barzakh wa Al-Mitsâl, Damaskus: 
Dar Al-Katib Al-Arabi, , 1993 

Az-Zarkan, Muhammad Shaleh. Fakhruddin Al-Râzi wa Arâ'uhu Al-
Kalamiyah wa Al-Falsafiyah, Damaskus: Dar Al-Fikr 

Al-Muttahhari, Murtadla. Muhâdlarat fi Al-Falsafah Al-Arabiyah, Alih 
Bahasa dari Persia Oleh: Abdul Jabbar Ar-Rifai, Dar Al-Kitab Al-
Islami 

Abdurrahman, Taha. Tajdîd Al-Manhaj fi Taqwîm Al-Turath, Al-Markaz 
Ats-Tsaqafi Al-Arabi 

Masrukhin, Yunus. Al-Wujūd wa Al-Zamân fi Al-Khitâb Al-Sūfi 'Inda Ibn 
Arabî, Tesis Magister Univ. Al-Azhar, 2011 

Al-Bajuri, Ibrahim. Tuhfatul Murîd Sharh Jauharat Al-Tawhîd, dikomentari 
oleh Muhammad Shaleh Al-Gharsi. t. t. 

Macquarrie, John. Existensialism, USA: Penguin Book, 1980 


	Daftar isi.pdf (p.1-3)
	3. Artikel Munim.pdf (p.4-20)

