
JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 1 
 

Menyandingkan Pendidikan Pembebasan Paulo Freire  

dengan Pendidikan Islam 

 

Muhammad Fahmi,1 Hanik Yuni Alfiyah,2 Senata Adi Prasetia,3 

Fayaz Mahassin Syifa’i Adienk4 

 

Fakultas Tarbiyah dan  Keguruan Universitas Islam Negeri  Sunan 

Ampel Surabaya, Universitas Sunan Giri Surabaya, Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Surabaya 
1muhammadfahmi@uinsby.ac.id, 2hanikyunialfiyah@gmail.com, 

3smart08senata@gmail.com, 4fayazfbx@gmail.com 

 

 

 

Abstrak: 

Artikel ini mengeksplorasi konsep pendidikan pembebasan Paulo Freire 

dengan pendidikan Islam untuk menuju pendidikan yang 

“membebaskan”. Realitas pendidikan Islam di era disrupsi dan pandemi 

mensyaratkan pengembangan fiturnya melalui spirit pembebasan. Jika 

itu dapat dilakukan, bukan tidak mungkin akan terealisasi sebuah 

pendidikan Islam yang membebaskan, menyadarkan, memanusiakan 

manusia serta mengarah pada upaya transendensi (pendekatan diri 

kepada Allah SWT). Melalui penelitian kualitatif dan pendekatan studi 

pustaka, data dalam artikel ini digali dari sumber primer karya Paulo 

Freire, serta analisis data mengikuti pola rekomendasi Miles dan 

Huberman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Paulo Freire 

mengontraskan konsepsi pendidikannya yang membebaskan (liberatory 

conception of educcation) dengan ‘banking concept’ (konsep 

perbankan). Pendidikan perbankan bersifat monologis, pemecahan 

masalah dan didasari oleh pandangan guru tentang worldview. Sementara 

itu, pendidikan pembebasan (liberatory education) Paulo Freire 

berlangsung secara dialogis, mengajukan masalah (problem-posing) dan 

dikonstruksi oleh pandangan peserta didik tentang worldview. Jadi dalam 

pendidikan pembebasan, peserta didik memproduksi dan bertindak 

berdasarkan ide-ide mereka sendiri, tidak “memakan” ide orang lain. 

Spirit pendidikan pembebasan Paulo Freire senada dengan pesan 

universal Al-Quran bahwa manusia sebagai the best God’s masterpiece 

diperintahkan untuk melaksanakan ‘amr ma’ruf (humanisasi), nahi 

munkar (liberasi) dan beriman kepada Allah (transendensi).  

Kata Kunci: Pendidikan Pembebasan, Paulo Freire dan Pendidikan 

Islam 

 

Abstract: 

mailto:muhammadfahmi@uinsby.ac.id
mailto:hanikyunialfiyah@gmail.com
mailto:smart08senata@gmail.com
mailto:fayazfbx@gmail.com


2 |Volume 10 Nomor 1 (2021) 
 
 

This article explores the concept of Paulo Freire's liberation pedagogy 

with Islamic education towards a ‘liberating’ pedagogy. The reality of 

Islamic education in the disruption and pandemic era requires the 

development of its features through the spirit of liberation. If it is done, 

it is impossible to realize the Islamic education which humanize, 

awareness and directed to transcendence (approach closer to Allah 

SWT). Through qualitative research and literature study approach, the 

data extracted from primary sources by Paulo Freire and data analysis 

followed the recommendation Miles and Huberman further complement 

the discussion of this issues. The results showed that Paulo Freire 

conception of liberation pedagogy is contrasted with what he calls 

'banking concept'. Banking education is monologic, problem solving and 

tearcher’s centered. Meanwhile, Paulo Freire's Liberation pedagogy 

takes place in dialogue, problem-solving and constituted by students' 

views of the worldview. Thus, in liberation pedagogy, students produce 

and act on his own and not ‘eat’ the ideas of others. Paulo Freire's 

liberation pedagogy sprit in line with the universal message of the Qur'an 

that humans as the best God's masterpieces are commanded to perform 

'amr ma'ruf (humanization), nahi munkar (liberation) and believe in God 

(transcendence). 

Keywords: liberatory education, Paulo Freire, Islamic education 

 

Pendahuluan 

Sesungguhnya tantangan paling nyata pendidikan di negeri ini 

adalah adalah faktor keberlangsungan proses pembelajaran yang 

cenderung bersifat teoretis an sich dan minim kontekstualisasi. 

Pengajaran yang cenderung “guru sentris” membuat para peserta didik 

yang notabene masuk kategori milenial dan zilenial merasa jenuh dan 

membosankan. Bukan zamannya lagi, proses pendidikan di negeri ini 

hanya mengandalkan pola umum sebagaimana yang diadopsi oleh 

mayoritas institusi pendidikan mulai tingkat dasar hingga perguruan 

tinggi.  

Fenomena keterlambatan peserta didik maupun pendidik dalam 

menyerap, mencerna dan mengolah informasi atau bahkan justru hanyut 

dalam derasnya arus disrupsi dan kungkungan – apa yang disebut Paulo 

Freire – “banking concept” (pendidikan berbasis sistem perbankan)1 

sehingga membuat Paulo Freire tergerak untuk melakukan revolusi 

pendidikan untuk membebaskan peserta didik dari keterbelengguan yang 

ada. Spirit pendidikannya tidak hanya sebatas teoretis-filosofis, 

                                                           
1 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed, trans. MB Ramos (New York: 

Continuum, 1970). 



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 3 
 

melainkan digerakkan dan digiring ke dalam tataran praksis-pragmatis 

yang mengandung spirit pembebasan dan berbasis realitas sosial.2  

Paulo Freire merupakan pakar, filsuf dan praktisi pendidikan yang 

amat fenomenal terkait dengan ide-ide pendidikan pembebasan. Dalam 

maha karyanya, “Pedagogy of the Oppressed”, Freire mengomparasikan 

sistem pendidikan tradisional dengan "model pendidikan perbankan", di 

mana peserta didik diperlakukan seperti bejana kosong yang menunggu 

untuk diisi dengan pengetahuan melalui model top-down oleh guru 

mereka. Pendekatan pendidikan seperti ini tidak memberikan hubungan 

yang berarti dengan realitas peserta didik, justru mendorong 

“pembelajaran pasif” melalui kemampuan menghafal, tak ubahnya 

seperti hewan. Peserta didik diajarkan untuk menerima apa yang 

diberikan kepada mereka tanpa mempertanyakan atau mengkritisinya. 

Sebaliknya, bagi Freire, pedagogi pembebasan membalikkan kelas 

dan memperlakukan peserta didik sebagai “rekan pencipta pengetahuan” 

yang belajar bersama guru dan memiliki “hak suara” dalam apa yang 

mereka pelajari. Dengan memusatkan “hak suara dan pilihan peserta 

didik”, peserta didik dibebaskan untuk “memimpin” pembelajaran 

mereka dan membuat relasi yang bermakna dengan lingkungan sekitar 

mereka.3 Hal ini sangat membantu mengembangkan kesadaran kritis di 

mana peserta didik diberdayakan untuk mengidentifikasi, 

mempertanyakan dan memecahkan masalah yang relevan di masyarakat 

ketimbang secara pasif menyerap pengetahuan tanpa alasan lain. 

Dalam pandangan Freire, pendidikan menjadi modalitas sekaligus 

rujukan utama bagi perubahan peradaban masyarakat menuju – mengutip 

Freire – a new kind society (masyarakat jenis baru), sebuah cita-cita ideal 

bagi sebuah bangsa. 4  Dalam konteks inilah, artikel ini berupaya 

memberikan satu paradigma pendekatan pendidikan dengan 

menyandingkan pendidikan pembebasan Paulo Freire dengan 

pendidikan Islam agar tercipta ekosistem peradaban yang humanis-

agamis. Harus diakui, ada sesuatu yang salah dalam pengelolaan sistem 

pembelajaran di negeri ini. Pendidikan hingga hari ini masih 

diperlakukan sebagai tool untuk mereproduksi dan melestarikan nilai-

                                                           
2 Hanik Yuni Alfiyah, "Konsep Pendidikan Imam Zarnuji dan Paulo Freire," 

Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies) 1.2 

(2013): 202. 
3 Paulo Freire, “Pendidikan yang membebaskan, Pendidikan yang 

Memanusiakan”, dalam Omi Intan Naomi, Menggugat Pendidikan 

Fundamentalisme, Konservatif, Liberal, dan Anarkhis (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2001), 446-447. 
4 Paulo Freire, Education as The Practice of Freedom: Cultural Action for 

Freedom (Cambridge, MA: Harvard Education Review, Center for the Study of, 

1970), 84. 



4 |Volume 10 Nomor 1 (2021) 
 
 

nilai yang kontraproduktif bagi keberlangsungan pengembangan potensi 

sumber daya manusia yang lebih beradab. Muatan kurikulum pada 

konten materi tertentu, seperti pendidikan agama Islam, masih dipenuhi 

oleh orientasi dan ideologi keagamaan, serta berbagai hidden agenda 

yang menyimpan conflic of interest yang sarat akan ketikdamurnian 

sehingga jika ini dibiarkan berlarut-larut maka kualitas sumber daya 

manusia Indonesia hanya bisa menjadi objek, bukan subjek atau pelaku 

peradaban yang sesungguhnya. Oleh karenanya, penyandingan konsep 

pendidikan pembebasan Paulo Freire dengan pendidikan Islam 

menemukan titik relevansinya di sini. 

 

Profil Paulo Freire: Sang Perintis Pendidikan Pembebasan 

Di antara perintis yang sangat populer bagi pendidikan 

pembebasan adalah Paulo Freire (selanjutnya disebut Freire). Membaca 

Paulo Freire tidaklah mudah karena dia adalah seorang Kristen dan 

Marxis-dan leksikon-leksikon itu terkadang berparadoks satu sama lain. 

Teorinya tentang paradigma pendidikan pembebasan, sebagaimana yang 

akan kami paparkan dalam paragraf selanjutnya, sangat penting bagi kita 

untuk menelaah, “meneladani” dan begitu juga praktiknya yang luar 

biasa. 

Paulo Freire lahir pada 19 September 1921 M. di Recife, sebuah 

kota pelabuhan di Timur laut Brazil.5 Sejak kecil, dia sudah diajarkan 

oleh orang tuanya untuk menghargai pendapat dan pilihan orang lain, dan 

hal itu memberikan pengaruh yang sangat besar terhadap filsafat 

pendidikannya. Kehidupan ekonomi orang tua Freire tergolong kelas 

menengah, tetapi karena suatu musibah, mereka menjadi miskin, 

sehingga sering mengalami kekurangan dalam hal finansial. Dengan 

begitu, Freire benar-benar mengetahui dan pernah merasakan betapa 

tidak enaknya kondisi kemiskinan. 

Ketika masih kanak-kanak, Freire bersumpah akan mengabdikan 

hidupnya untuk melawan kelaparan dan membela kaum miskin supaya 

tidak ada anak lain yang merasakan kelaparan dan penderitaan 

sebagaimana yang pernah dialaminya.6 Pada 1944 M. ketika usianya 23 

tahun, Freire menikah dengan Elza Maia Costa Olivera, seorang guru 

sekolah dasar yang kemudian menjadi kepala sekolah di Recife. Dari 

pernikahan tersebut mereka mendapatkan tiga orang putri dan dua orang 

                                                           
5 Firdaus M. Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire, YB 

Mangunwijaya (Yogyakarta: Logung Pustaka, 2004), 22. 
6 Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire, YB Mangunwijaya, 

22. 



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 5 
 

putra.7 Pada saat ekonomi keluarganya membaik, Freire berhasil 

menyelesaikan sekolahnya dan menempuh pendidikan di Fakultas 

Hukum Universitas Recife. Freire belajar filsafat dan psikologi, di 

samping juga bekerja sebagai instruktur bahasa Portugis di sebuah 

sekolah lanjutan. Selama kuliah Freire banyak membaca karya-karya 

pendahulunya seperti Sartre, Althusser, Mounier, Ortega Y. Gasset, 

Unamuno, Martin Luther King Jr, Che Guevara, Fromm, Mao Tse Tung, 

Marcuse,8 yang semua itu berpengaruh kuat pada pemikiran filsafat 

pendidikannya. Selanjutnya pada 1959 M. dia mendapat gelar doktor dari 

University of Recife.9 

Freire hampir membaktikan seluruh tenaga dan pikirannya pada 

masalah-masalah yang berkaitan dengan pendidikan, hal ini terlihat dari 

karir, gerakan sosial, dan politiknya yang selalu menghembuskan nafas 

pendidikan, mulai dari pendidikan masyarakat sekolah sampai 

masyarakat pinggiran, bahkan masyarakat jalanan. Freire tidak hanya 

menjadi teoretisasi dari ide-ide pendidikannya, tetapi juga menjadi 

praktisi di lapangan dengan dibantu oleh tim yang dibentuknya. Lebih 

jauh, Freire tertarik pada dunia pendidikan karena ketika dia mengamati 

kondisi pendidikan di Brazil khususnya, dan negara dunia ketiga 

umumnya, menurutnya tidak banyak menyentuh persoalan masyarakat 

miskin. Hal itu menuntunnya untuk lebih banyak menelaah kepustakaan 

tentang pendidikan, filsafat, dan sosiologi daripada hukum –yang selama 

itu – sebagai sarana penghasilannya. 

Salah satu gagasan Freire tentang pendidikan pembebasan adalah 

ia berkeyakinan  bahwa guru harus menjadi pembelajar sejati (long life 

learner), bahwa mereka juga harus belajar dari peserta didik dalam satu 

dsialog. Prakteknya majinatif, inventif, dan sepenuhnya pragmatis – 

yang tidak berarti “hard-headed” (keras kepala) atau “cost-conscious” 

(sadar biaya) –, melainkan “willing and able to bring theory to the test” 

(bersedia dan mampu membawa teori untuk diuji).10 Freire membantu 

kita untuk memikirkan tujuan dan cara, tentang misteri keputusasaan dan 

harapan serta mendorong kita untuk tidak menunda perubahan sampai 

beberapa saat yang tepat, tidak menyia-nyiakan hal yang substansial 

                                                           
7 Denis E. Collins, Henry Heyneardhi, and P. Anastasia, Paulo Freire, 

Kehidupan, Karya dan Pemikirannya (Komunitas APIRU Yogyakarta 

bekerjasama dengan Pustaka Pelajar, 1999), 8. 
8 Paulo Freire, Politik Pendidikan, Kebudayaan, Kekuasaan, dan Pembebasan, 

Pengantar Penerbit, terj. Agung Prihantoro dan Agung Arif Fudiyartanto 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), cet ke-3, xx. 
9 Made Pramono, Menyelami Spirit Epistemologi Paulo Freire (Yogyakarta: Ar-

Ruzz Media, 2002), 127. 
10 Ann E. Berthoff, "Paulo Freire's Liberation Pedagogy," Language Arts 67.4 

(1990): 363. 



6 |Volume 10 Nomor 1 (2021) 
 
 

sehingga membuat setiap individu – tidak terkecuali pendidik dan peserta 

didik – untuk siap menghadapi perubahan, siap belajar, siap untuk 

pendidikan. Karena Freire memandang  “readiness is all” (kesiapan 

adalah segalanya). Freire mengingatkan kami pada A.J. Muste11, seorang 

pasifis yang sangat mengganggu Reinhold Niebuhr12, ketika dia berkata, 

“There is no way to peace; peace is the way” (Tidak ada jalan menuju 

perdamaian; perdamaian adalah jalan). Saya pikir Freire berkata kepada 

kita, “There is no way to trans- formation; transformation is the way 

(tidak ada jalan menuju transformasi; transformasi adalah jalannya). Itu 

bukan omong kosong; itu bukan paradoks yang harus diselesaikan; itu 

adalah dialektika yang harus diberlakukan.13 

Karir Freire cukup cemerlang, hal itu dibuktukan ia diangkat 

sebagai Direktur Departeman Pendidikan dan Kebudayaan pada 

Pelayanan Sosial di “The State of Pernambuco”. Pengalaman selama di 

sana telah membawanya dapat berinteraksi secara langsung dengan 

masyarakat miskin. Tugas kependidikan dan organisasinya 

dimanfaatkan untuk merumuskan metode dialogis bagi pendidikan orang 

dewasa (adult education).  

                                                           
11 Abraham Johannes Muste (/ mʌsti/ MUS-tee; 8 Januari 1885 – 11 Februari 

1967) adalah seorang pendeta dan aktivis politik Amerika kelahiran Belanda. 

Dia paling dikenang karena karyanya dalam gerakan buruh (labor movement), 

gerakan pasifis (pacifist movement), gerakan antiperang (antiwar movement), 

dan gerakan hak-hak sipil (civil rights movement). Lihat Abraham John Muste, 

"Pacifism and Class War," Fellowship 66.7-8 (2000): 12; Abraham J. Muste, 

"Factional Fights in Trade unions," American Labor Dynamics (1928): 332-348; 

Abraham John Muste, The Essays of AJ Muste. Vol. 20529 (Indianapolis: 

Bobbs-Merrill Company, 1967). 
12 Reinhold Niebuhr, (lahir 21 Juni 1892, Wright City, Missouri, AS—

meninggal 1 Juni 1971, Stockbridge, Massachusetts), teolog Protestan Amerika 

yang memiliki pengaruh luas pada pemikiran politik dan yang kritiknya 

terhadap liberalisme teologis yang berlaku pada tahun 1920-an secara signifikan 

mempengaruhi iklim intelektual dalam Protestan Amerika. Paparannya, sebagai 

seorang pendeta di Detroit, terhadap masalah industrialisme Amerika 

membawanya untuk bergabung dengan Partai Sosialis untuk sementara waktu. 

Seorang mantan pasifis, ia secara aktif membujuk orang-orang Kristen untuk 

mendukung perang melawan Hitler dan setelah Perang Dunia II memiliki 

pengaruh yang cukup besar di Departemen Luar Negeri AS. Karya teologisnya 

yang paling menonjol adalah The Nature and Destiny of Man, yang 

direncanakan sebagai sintesis teologi Reformasi dengan wawasan Renaisans. 

Lihat John C. Bennett, "Reinhold Niebuhr", Encyclopedia Britannica, in 

https://www.britannica.com/biography/Reinhold-Niebuhr, Accessed 28 August 

2021. 
13 Ann E. Berthoff, "Paulo Freire's Liberation Pedagogy." Language Arts 67.4 

(1990): 363. 

https://www.britannica.com/biography/Reinhold-Niebuhr


JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 7 
 

Selain itu, di samping memberikan pendidikan kepada orang 

dewasa, juga memberikan seminar, pengarahan, kursus-kursus, dan 

pengajaran dalam mata kuliah sejarah dan filsafat pendidikan di 

University of Recife,14 Paulo Freire juga produktif dalam menulis, 

beberapa karyanya adalah Education as the Practice for Freedom15, 

Education: Domestication or Liberation?16, The Politics of Education: 

Culture, Power, and Liberation17, Education, Liberation and the 

Church18, Pedagogy of the Oppressed19, The Adult Literacy Process as 

Cultural Action for Freedom20, Pedagogy of Freedom: Ethics, 

Democracy, and Civic Courage21, Cultural Action for Freedom22, dan 

lain sebagainya. 

 

Tujuan Pendidikan Pembebasan 

Pemikiran pendidikan Freire an sich tidak hanya berkutat pada 

tataran filosofis-teoretis saja, tetapi juga praksis-pragmatis. Hal itu 

dibuktikannya dengan gerakan kampanye melek huruf bersama timnya 

ke beberapa belahan dunia ketiga.23 Dalam pada itu spirit pendidikan 

utama Freire adalah pembebasan. Pendidikan harus dapat menjadi 

medium bagi pembebasan manusia dari segala bentuk ketertindasan. Di 

antara hal yang terkait erat dengan pendidikan pembebasan adalah 

”conscientizazao dan humanization”.  

                                                           
14 Collins Denis, Paulo Freire: Kehidupan, Karya dan Pemikirannya, terj. 

Henry Heyneardhi dan Anastasia P. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999). 
15 Paulo Freire, Education as A Practice of Freedom (Duke University Press, 

2018). 
16 Paulo Freire, "Education: Domestication or Liberation?," Prospects 2.2 

(1972): 173-181. 
17 Paulo Freire, The Politics of Education: Culture, Power, and Liberation 

(Greenwood Publishing Group, 1985). 
18 Paulo Freire, "Education, Liberation and the Church," Religious Education 

79.4 (1984): 524-545. 
19 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed (Bloomsbury publishing USA, 

2018). 
20 Paulo Freire, "The Adult Literacy Process as Cultural Action for Freedom," 

Harvard Educational Review 68.4 (1998): 480. 
21 Paulo Freire, Pedagogy of Freedom: Ethics, Democracy, and Civic Courage 

(Rowman & Littlefield Publishers, 2000). 
22 Paulo Freire, “Cultural Action for Freedom”, Harvard Educational Review, 

2000. 
23Ann E. Berthoff mencatat Freire mampu menyusun abjad petani buta huruf di 

Brasil dalam empat puluh jam. Tidak hanya itu, Freire juga menemukan atau 

mengklaim kembali metode setua Comenius dan mengajarkan pengenalan suara 

dan bentuk huruf secara bersamaan dengan beberapa arti penting. Lihat Ann E. 

Berthoff, "Paulo Freire's Liberation Pedagogy," Language Arts 67.4 (1990): 

362-369. 



8 |Volume 10 Nomor 1 (2021) 
 
 

Pendidikan pembebasan Freire diawali dengan upaya penyadaran 

manusia akan realitas sosialnya. Dalam rangka itu Freire melihat bahwa 

”penyadaran” (conscientizacao) merupakan inti daripada pendidikan. 

Pendidikan harus berisi materi ajar yang terkait dengan fenomena aktual 

dari realitas sosial masyarakat, sehingga melalui pendidikan peserta 

didik menjadi sadar akan realitas sosialnya, bahkan sadar akan realitas 

dunia. 

Dalam upaya conscientizacao, pertanyaan yang diajukan tidak 

harus memiliki jawaban yang telah diketahui sebelumnya. Pendidikan 

tidak sekadar mengajarkan gaya gravitasi dalam pelajaran fisika. 

Pendidikan menampilkan berbagai persoalan sosial. Pendidikan harus 

dapat menyadarkan peserta didik akan realitas sosialnya. Dengan begitu, 

tidak ada seorang ahli yang memiliki jawaban permanen dari suatu 

persoalan sosial. Setiap individu memiliki peluang kebenaran yang sama, 

cara melihat persoalan saja yang berbeda. Conscientizacao (penyadaran) 

merupakan inti pendidikan. Freire membagi kesadaran manusia menjadi 

kesadaran magis, naif, dan kritis.24  

Pertama, kesadaran magis (magical consciousness) adalah 

kesadaran masyarakat yang tidak mampu melihat kaitan antara satu 

faktor dengan faktor lain.25 Misalnya, masyarakat miskin yang tidak 

mampu melihat kaitan antara kemiskinan mereka dengan sistem politik 

dan kebudayaan. Kesadaran ini lebih melihat pada faktor di luar manusia 

(natural maupun supranatural) sebagai penyebab dari 

ketidakberdayaannya. Proses pendidikan yang menggunakan logika ini 

tidak memberikan kemampuan analisis, kaitan antara sistem dan struktur 

terhadap suatu permasalahan masyarakat. Peserta didik secara dogmatis 

menerima kebenaran dari guru, tanpa ada mekanisme untuk memahami 

makna ideologis dari setiap konsepsi kehidupan masyarakat. 

Kedua, kesadaran naif (naival consciousness) yang melihat aspek 

manusia menjadi akar permasalahan dalam masyarakat.26 Dalam 

kesadaran ini, masalah etika, kreativitas, need for achivement dianggap 

sebagai penentu perubahan sosial. Jadi dalam menganalisis mengapa 

suatu masyarakat miskin, mereka menganggap hal itu karena salah 

mereka sendiri. Oleh karena itu, man power development (membangun 

kekuatan manusia) adalah sesuatu yang diharapkan sebagai pemicu 

perubahan. Pendidikan dalam konteks ini tidak mempertanyakan sistem 

dan struktur, bahkan sistem dan struktur dianggap sudah baik dan benar, 

                                                           
24 William A. Smith, The Meaning of Conscientizacao: The Goal of Paulo 

Freire's Pedagogy (University of Massachusetts Medical School, 1976); Fakih 

Mansour, R. Topatirnasang, and T. Rahardjo, Pendidikan Popular, Membangun 

Kesadaran Kritis (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), 23-24. 
25 Paulo Freire, Conscientização (Cortez Editora, 2018). 
26 Paulo Freire, Conscientização. 



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 9 
 

dan merupakan faktor given, sehingga tidak perlu dipertanyakan lagi. 

Tugas pendidikan adalah bagaimana mengarahkan peserta didik agar 

bisa beradaptasi dengan sistem yang sudah ada. 

Ketiga, kesadaran kritis (critical consciousness) yang melihat 

aspek sistem dan struktur sebagai sumber masalah.27 Pendidikan 

mencoba menganalisis secara kritis sistem dan struktur sosial, politik, 

ekonomi, budaya, dan konteks masyarakat lainnya. Paradigma kritis 

dalam pendidikan adalah melatih peserta didik agar mampu 

mengidentifikasi ketidakadilan dalam sistem dan struktur yang ada, 

kemudian menganalisis bagaimana sistem itu bekerja, serta bagaimana 

mentransformasikannya. Tugas pendidikan dalam paradigma ini adalah 

menciptakan ruang dan kesempatan agar peserta didik terlibat aktif 

dalam proses penciptaan struktur yang secara fundamental baru dan lebih 

baik. 

Kesadaran bukan hanya imitasi dari realitas atau sebaliknya 

realitas juga bukan semata konstruksi kesadaran yang berubah-ubah. 

Kesadaran merupakan cara memahami satu kesatuan dialektis, dimana 

seseorang menemukan hubungan antara subjektivitas dan objektivitas. 

Setelah itu seseorang harus mempertimbangkan peran kesadaran 

manusia sebagai makhluk yang betul-betul sadar dalam proses 

perubahan.28 Penyadaran pada umumnya dan conscientizacao pada 

khususnya, memperhatikan perubahan-perubahan hubungan antar 

manusia demi memperbaiki penyelewengan yang dibuat oleh manusia 

sendiri. Conscientizacao bukan teknik atau transfer informasi saja, atau 

hanya pelatihan keterampilan, tetapi merupakan proses dialogis yang 

mengantarkan individu secara bersama-sama untuk memecahkan 

masalah-masalah eksistensial.  

Conscientizacao mengemban tugas pembebasan, dan itu berarti 

menciptakan norma, aturan, prosedur, dan kebijakan baru.29 Refleksi ini 

menandai juga keberadaan manusia dalam hal kesadaran yang 

dimunculkannya. Keberadaan manusia diberkati kemampuan untuk 

bertindak secara sadar. Ini bukan aksi pasif, tetapi aksi aktif yang 

menjembatani diri dan realitas dalam rangka mentransformasikan dunia. 

Kapasitas kritis untuk menjadi pengubah wajah dunia ini ditandai -oleh 

apa yang disebut Freire- sebagai integrasi manusia dengan dunia nyata. 

Dengan kesadaran sebagai inti dari pendidikan (consciousness as the 

core of education), diharapkan peserta didik (manusia umumnya) sadar 

akan realitas diri dan dunianya. Realitas manusia yang sering mengalami 

                                                           
27 Paulo Freire, Conscientização. 
28 Freire, Politik Pendidikan, Kebudayaan, Kekuasaan dan Pembebasan, 250-

251. 
29 Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire & Y.B. 

Mangunwijaya, 52. 



10 |Volume 10 Nomor 1 (2021) 
 
 

ketertindasan atau penindasan, dapat disadari melalui proses pendidikan 

yang salah satu metodenya adalah dialogis. Setelah sadar, manusia dapat 

membebaskan diri dari segala bentuk kehidupan yang menindas, dan dari 

sini derajat kemanusiaan (humanis) akan bisa dicapai secara utuh. 

Dalam banyak kesempatan Freire menyatakan bahwa pendidikan 

merupakan nilai yang paling vital bagi proses pembebasan manusia. 

Pendidikan menjadi jalur permanen pembebasan, dan berada dalam dua 

tahap. Pertama, pendidikan menjadikan orang sadar akan penindasan 

yang menimpa mereka dan melalui gerakan praktis mengubah keadaan 

itu. Kedua, pendidikan merupakan proses permanen aksi budaya 

pembebasan.30 

Pendidikan menjadi proses pemerdekaan, bukan penjinakan 

(domestifikasi) sosial sebagaimana yang sering terjadi dalam dunia 

ketiga (seperti Brazil), yakni pendidikan sering dijadikan alat untuk 

melegitimasi kehendak penguasa terhadap rakyat yang tidak berkuasa. 

Untuk itu pendidikan harus menjadi refleksi dan tindakan31 secara 

menyeluruh untuk mengubah realitas yang menindas menuju 

pembebasan. Pembebasan ibarat melahirkan seorang manusia dan 

melahirkan itu menyakitkan. Manusia yang lahir adalah manusia baru, 

yang hanya bisa muncul bila kontradiksi penindas-tertindas dikalahkan 

oleh pemanusiaan seluruh manusia. Kontradiksi inilah yang harus 

ditaklukkan dalam aksi bersama, sehingga yang ada bukan lagi istilah 

penindas dan yang ditindas, melainkan manusia yang sedang berproses 

menjadi (become) untuk mencapai kebebasan.32 

Freire memberikan gambaran tentang upaya pembebasan dari 

berbagai aspek. Aspek ini tidak hanya terdapat pada persoalan 

pendidikan, tetapi juga ekonomi, politik, hukum, atau kebudayaan 

sehari-hari.33 Untuk itu integrasi realitas masalah sosial ke dalam 

pendidikan merupakan salah satu upaya untuk mencapai pembebasan 

diri dari permasalahan sosial. Masalah dapat terjadi kapan dan di mana 

saja selagi manusia masih hidup. Salah satu masalah yang paling dirasa 

saat itu adalah adanya kelompok penindas di satu sisi dan kelompok 

tertindas di sisi lain. Kelompok tertindas berada di bawah eksploitasi 

kaum penindas. 

                                                           
30 Paulo Freire, “Pendidikan yang membebaskan, Pendidikan yang 

Memanusiakan”, 446-447. 
31 Paulo Freire, and Ivan Illich, Pendidikan Kaum Tertindas, cet VI, edisi Revisi 

(Jakarta: Pustaka LP3ES Indonesia, 2008), 44. 
32 Freire, “Pendidikan yang Membebaskan, Pendidikan yang Memanusiakan”, 

440. 
33 Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire & Y.B. 

Mangunwijaya, 45. 



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 11 
 

Dalam konteks ini, yang menjadi sasaran pendidikan Freire adalah 

seluruh komunitas bernama manusia, khususnya kaum tertindas atau 

kelompok miskin yang selama ini kurang diuntungkan dalam hal 

pendidikan. Freire membawa program pemberantasan buta huruf kepada 

ribuan petani miskin di Timur laut tempatnya bekerja. Gebrakan yang 

dilakukan Freire mendapat sambutan dari golongan kaum minoritas 

(tertindas). Kedatangan program Freire tersebut menjadi salah satu 

harapan baru bagi mereka, karena hak untuk memberikan suara 

seseorang saat itu tergantung pada kemampuan baca tulis. 

Dalam karya Pedagogy of the Oppressed (pendidikan kaum 

tertindas),34 Freire melontarkan wacana pembebasan yang didasarkan 

pada keyakinan transformasi politik dan individu. Dia menekankan 

bahwa struktur, sistem, atau lembaga penindasan harus ditolak. Freire 

menggambarkan penindasan sebagai kondisi dimana ”A” secara objektif 

mengeksploitasi ”B” atau merintangi usahanya untuk menegaskan diri 

sebagai seseorang yang bertanggung jawab. Antara penindas dan 

tertindas merupakan manifestasi dari perilaku dehumanisasi. Penindas 

didehumanisasikan oleh tindakan penindasan yang –bisa jadi- akan 

menghancurkan dirinya sendiri, sedangkan si tertindas 

didehumanisasikan oleh realitas penindasan yang mereka alami. 

Freire mengklaim bahwa tugas kemanusiaan kaum tertindas 

adalah pembebasan dirinya sendiri. Dia juga mengingatkan bahwa 

seringkali ketika kaum tertindas berusaha membebaskan dirinya, dia 

terlempar menjadi sub-oppressed dengan mengidentifikasi diri sebagai 

penindas baru. Kebebasan berarti keluar dari hegemoni penindas dan 

memiliki otonomi serta tanggung jawab secara mandiri. Bagi si tertindas, 

ini dapat menjadi tindakan menakutkan karena berhadapan dengan 

pembalasan dari penindas dan menghadapi kecaman dari kaum tertindas 

lain.35 Freire mengidentifikasi hal ini dengan kata-kata, ”ketika si 

tertindas menyerang sesamanya, justru si penindas semakin eksis dalam 

menghalangi aksi transformatif”. 

Kaum penindas sering menuduh kaum tertindas sebagai 

pemberontak, selalu tidak puas, kejam, biadab, jahat atau buas jika 

mereka menentang kekejaman para penindasnya. Meski demikian, di 

dalam reaksi kaum tertindas terhadap kekejaman kaum penindas dapat 

ditemukan ungkapan cinta kasih; sedangkan kekejaman kaum penindas 

mencegah kaum tertindas mencapai keberadaan sebagai manusia 

seutuhnya.36 Kekejaman kaum tertindas melawan kaum penindas yang 

hegemonik, sebenarnya bertujuan untuk menuntut hak-hak mereka 

                                                           
34 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 28. 
35 Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire & Y.B. 

Mangunwijaya, 55. 
36 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 29. 



12 |Volume 10 Nomor 1 (2021) 
 
 

secara manusiawi. Hal itu menuntut mereka agar secara konkret 

menyadari ketertindasan yang mereka alami. Oleh karena itu, ketika 

kaum tertindas berpartisipasi aktif dalam pendidikan pembebasan, ini 

akan menjadi “an instrument for their critical discovery that both they 

and their oppressors are manifestation of dehumanization” (instrumen 

bagi temuan kritis mereka, baik yang tertindas dan penindas adalah 

manifestasi dehumanisasi).37 Dengan demikian, tujuan pendidikan kaum 

tertindas adalah mengembalikan kemanusiaannya yang hilang.  

Di lain itu, pendidikan juga semestinya menjadi usaha untuk 

humanisasi diri dan sesama, yaitu melalui tindakan sadar untuk 

mengubah dunia. Humanisasi (memanusiakan manusia) merupakan 

suatu praktik hidup untuk mencapai keadaan manusia yang sejati karena 

sesuai dengan fitrahnya. Akan tetapi proses humanisasi sering diiringi 

dengan kondisi dehumanisasi (tidak manusiawi) yang memang harus 

diperangi. Dalam konteks yang konkret dan objektif, masalah 

humanisasi atau dehumanisasi merupakan kemungkinan yang selalu 

tersedia bagi seseorang sebagai makhluk ”belum selesai” yang 

menyadari ketidaksempurnaannya.38 

Humanisasi merupakan fitrah manusia, namun acapkali diingkari 

oleh manusia sendiri (terutama oleh kaum penindas); dan justru karena 

adanya pengingkaran tersebut, humanisasi menjadi disadari. 

Pengingkaran terhadap humanisasi biasanya berupa perlakuan tidak adil, 

pemerasan, penindasan, dan kekejaman kaum penindas. Humanisasi 

diakui sebagai bentuk kerinduan kaum tertindas akan kebebasan dan 

keadilan, serta perjuangan mereka untuk meraih kembali harkat 

kemanusiaan mereka yang hilang. Lain halnya dengan dehumanisasi 

(perilaku tidak manusiawi). Fenomena dehumanisasi – yang diakibatkan 

proses industrialisasi, digitalisasi dan disrupsi – telah terjadi sepanjang 

sejarah; namun itu bukan fitrah sejarah. Bagi yang mengakui bahwa 

dehumanisasi sebagai fitrah sejarah, maka mereka telah terjebak dalam 

kondisi keterputusasaan. Perjuangan untuk humanisasi, emansipasi 

kaum pekerja, mengatasi keterasingan, pengesahan manusia sebagai 

pribadi-pribadi, akan tidak bermakna bagi mereka yang telah putus asa. 

Meski dehumanisasi merupakan fakta sejarah yang konkret, namun 

bukan suatu takdir yang harus diterima begitu saja.39 

Perilaku yang menyimpang dari praktik manusiawi 

(dehumanisasi), cepat atau lambat akan mendorong kaum tertindas untuk 

berjuang menentang mereka yang telah menindas. Agar perjuangan itu 

bermakna, menurut Freire, maka dalam perjuangannya untuk merebut 

                                                           
37 Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire & Y.B. 

Mangunwijaya, 54. 
38 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 11. 
39 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 11-12. 



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 13 
 

kemanusiaannya, kaum tertindas tidak boleh berbalik menjadi penindas 

baru bagi kaum penindas lama; tetapi harus berusaha memulihkan 

kembali kemanusiaan keduanya. Salah satu jalur untuk menggugah rasa 

kemanusiaan manusia adalah melalui pendidikan. Dengan demikian, 

pendidikan juga bertujuan untuk humanisasi. 

 

Kurikulum dan Konten Pendidikan Pembebasan 

Kurikulum dan muatan materi pendidikan pembebasan adalah 

materi-materi yang bersifat kontekstual, artinya berisi tentang realitas 

sosial masyarakat (berbasis realitas sosial). Pendidikan kontekstual 

adalah sebuah teori dan model pendidikan yang mengupayakan peserta 

didik untuk menjadi subjek dalam rangka menjawab persoalan-persoalan 

yang muncul dalam realitas sosial. Pendidikan bisa mengambil 

kesadaran sebagai suatu titik tolak yang menampilkan sesuatu yang oleh 

Freire disebut ‘arkeologi kesadaran’,40 yakni suatu pengujian atas 

pemikiran manusia yang menemukan keadaan sadar. Freire menekankan 

peran berfikir dalam pembuatan kembali dunia. Dengan arkeologi 

kesadaran, manusia dapat menemukan kembali sejarah dan kebudayaan. 

Manusia adalah pencipta sejarahnya sendiri. Tugas kesejarahan 

dan kemanusiaan terbesar bagi kaum tertindas adalah membebaskan diri 

mereka sendiri dan juga kaum penindas mereka,41 membebaskan diri 

mereka dari ketertindasan dan membebaskan kaum penindas dari segala 

bentuk perilaku yang menindas, baik melalui kekuasaan, harta, ataupun 

yang lain. Manusia adalah makhluk yang berada dalam proses menjadi 

(becoming process), sehingga perlu menyadari bahwa dirinya masih 

belum lengkap dan belum selesai.  

Pendidikan yang bermuatan materi ajar yang bersifat kontekstual, 

mengarahkan pada peserta didik untuk berinteraksi dengan dunianya, 

karena tugas pendidikan adalah memproblematisasi realitas sosial 

menjadi bagian daripada manusia sebagai peserta didik. Freire dalam 

pedagoginya membuat tiga skema dalam merumuskan pendidikan 

kontekstual. Pertama, investigasi, yaitu pengujian dan penemuan 

kesadaran manusia yang bersifat tahayul atau magis, naif, dan kritis. 

Kedua, tematisasi, yaitu pengujian semesta tematis dengan reduksi; 

penemuan tema-tema generatif yang baru, yang tersirat dalam tema-tema 

sebelumnya. Ketiga, problematisasi; penemuan situasi-situasi rumit dan 

tindakan-tindakan limit yang mengarah pada aksi otentik tindakan 

kultural permanen untuk pembebasan.42 

                                                           
40 Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire dan Y.B. 

Mangunwijaya, 43-44. 
41 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 12. 
42 Collins, Paulo Freire; Kehidupan, Karya dan Pemikirannya, 150-151. 



14 |Volume 10 Nomor 1 (2021) 
 
 

Pendidikan pembebasan dengan materi ajar berupa realitas 

(masalah) sosial memosisikan manusia (peserta didik) pada kondisi 

untuk menghadapi dan menyelesaikan berbagai masalah sosial serta 

menegaskan bahwa manusia adalah makhluk yang berada dalam proses 

menjadi (becoming), dan tidak pernah selesai, atau sebagai makhluk 

yang tidak pernah sempurna dalam menghadapi realitas. Manusia 

mengetahui bahwa dirinya adalah makhluk yang tak pernah tuntas, 

mereka sadar akan ketidaksempurnaannya, dan karena itu pendidikan 

sebagai bentuk pengejawantahan yang khas manusiawi. Sifat belum 

selesai dari manusia dan sifat terus berubahnya realitas mengharuskan 

pendidikan sebagai kegiatan yang terus berlangsung tanpa akhir (in never 

ending process) atau life long education (pendidikan seumur hidup). 

Praktik pendidikan pembebasan harus menggambarkan konsep 

tentang manusia dan dunianya. Pengenalan itu harus bersifat subjektif 

sekaligus objektif untuk memperoleh pengetahuan tentang realitas. 

Realitas itu bukan hanya data-data objektif, tetapi fakta konkret yang 

terjadi di mana-mana terutama di dunia ketiga. Berbagai persoalan perlu 

diintegrasikan kedalam dunia pendidikan untuk dicari penyebab dan 

penyelesaiannya melalui proses yang dialogis. 

Dengan demikian, materi pendidikan pembebasan tidak hanya 

bersifat teks book, tetapi harus kaya dengan materi-materi realitas sosial 

yang dapat didiskusikan di dalam kelas untuk melatih peserta didik agar 

dapat membebaskan dirinya dari realitas sosial yang penuh masalah. 

Pendidikan kontekstual (berbasis realitas sosial) mengajari peserta didik 

untuk dapat mendiskusikan masalah sosialnya dan mencari solusi untuk 

kemudian dapat bebas dari masalah tersebut. 

 

Proses Pendidikan Pembebasan 

Proses implementasi pendidikan pembebasan adalah bersifat 

dialogis. Pendidikan dialogis merupakan upaya penolakan terhadap 

pendidikan ‘gaya bank’ (tradisional), yang telah menjadikan pendidikan 

sebagai ajang monopoli guru terhadap peserta didik di sekolah. Dalam 

upaya counter terhadap hal tersebut, seharusnya guru dan peserta didik 

menjadi mitra dialog dalam memecahkan segala persoalan, bukan 

membuat jarak antara guru dan peserta didik, karena dengan adanya jarak 

akan membuat peluang penindasan guru terhadap peserta didik terbuka 

lebar.  

Pendidikan gaya bank (banking concept education) diibaratkan 

Freire sebagai sebuah kenyataan dimana guru menabungkan ilmunya 

kepada peserta didik secara sepihak. Guru menceritakan tentang objek-

objek pengetahuan, sementara peserta didik dengan patuh 

mendengarkannya tanpa ada nilai kritis sedikit pun. Guru membicarakan 

suatu realitas seolah-olah menjadi sesuatu yang kaku, statis, tidak 



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 15 
 

bergerak, terpisah satu sama lain, dan dapat diramalkan.43 Dalam hal ini, 

peserta didik diposisikan sebagai celengan bagi guru yang menabung 

inilah yang dinamakan Freire sebagai pendidikan gaya bank. Pada 

pendidikan gaya ini, ruang gerak peserta didik hanya terbatas sebagai 

penerima, pencatat, dan penyimpan pengetahuan. Memang benar, dalam 

hal ini peserta didik akan efektif dalam mencatat dan menyimpan 

pengetahuan, tetapi ia akan pasif dan miskin dalam hal daya cipta dan 

daya ubah pengetahuan.44 Akibatnya, peserta didik akan sulit berperan 

dalam menemukan pengetahuan (discovery of knowledge); padahal 

usaha untuk mencari dan menemukan pengetahuan adalah praktik 

empiris yang diharapkan di dalam proses pendidikan. 

Menurut Freire, konsep pendidikan perbankan (a banking 

concept) sangat tidak efektif dan menciutkan nyali serta potensi yang 

dimiliki oleh individu. Sebab pendidikan model perbankan 

meniscayakan, “the property of the teacher rather than a medium 

evoking the critical reflection of both teacher and students” (properti 

milik guru daripada media yang membangkitkan refleksi kritis baik guru 

dan peserta didik)45; dan pendidikan dipandang sebagai transaksi di mana 

guru menitipkan pengetahuan kepada peserta didiknya (a transaction in 

which teachers deposit knowledge in their students). Atau dalam bahasa 

yang sederhana, pendidikan perbankan setidaknya mengandungi 

beberapa kriteria berikut, yaitu 1) Guru mengajar, peserta didik diajar; 2) 

Guru tahu segalanya, peserta didik tidak tahu apa-apa; 3) Guru berfikir, 

peserta didik dipikirkan; 4) Guru bercerita, peserta didik patuh 

mendengarkan; 5) Guru mengatur, peserta didik diatur; 6) Guru memilih 

dan memaksakan pilihannya, peserta didik menyetujui; 7) Guru berbuat, 

peserta didik membayangkan dirinya berbuat sesuai gurunya; 8) Guru 

memilih apa yang akan diajarkan, peserta didik menyesuaikan diri; 9) 

Guru mengacaukan wewenang ilmu pengetahuan dengan wewenang 

jabatannya dan menghalangi kebebasan peserta didik; 10) Guru adalah 

subjek dalam proses belajar, peserta didik adalah objeknya.46  

Pendidikan dengan gaya bank amatlah hegemonik, di mana 

kreatifitas peserta didik bisa diberangus lewat praksis otoritas guru. Pada 

akhirnya guru pun bertindak menindas sang peserta didik dengan tidak 

memberikan kebebasan berekspresi atau beraspirasi akan segala uneg-

unegnya yang mungkin sangat mengganggu dalam memori otaknya. 

Peserta didik akan menjadi tumpul daya kreasinya jika pendekatan 

monolog (gaya bank) tersebut diterapkan dalam pendidikan. Pendidikan 

justru menjadi alat penindasan dan bukan penyadaran kritis serta 

                                                           
43 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 49. 
44 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 50-51. 
45 Freire, Pedagogy of the Oppressed, 80. 
46 Freire, Pedagogy of the Oppressed, 51-52. 



16 |Volume 10 Nomor 1 (2021) 
 
 

pembebasan manusia untuk mencapai harkat kehidupan yang 

manusiawi. 

Oleh karena itu, harus dilakukan reformasi dalam hal pendidikan. 

Reformasi itu memerluka proses operasionalisasi dan implementasi yang 

runut dan terukur. Dalam pendidikan pembebasan, proses pendidikan 

sepenuhnya melalui dialog, guru-peserta didik dan peserta didik-guru. 

Mereka bersama-sama bertanggung jawab untuk proses menjadi 

(becoming) manusia seutuhnya.47 Dialog merupakan kebutuhan 

eksistensial manusia. Dialog adalah penggunaan bahasa atau kata yang 

disusun berdasarkan refleksi dan aksi. Kata yang diucapkan tanpa 

tindakan adalah verbalisme,48 dan tindakan tanpa refleksi merupakan 

aktivisme.  

Dalam analisis Freire, dialog yang penuh harapan merupakan 

tindakan revolusioner, sebagai pengetahuan empiris yang bertemu 

dengan pengetahuan kritis. Melalui dialog dan komunikasi bahasa, 

peserta didik dianggap bertanggung jawab dalam proses pembelajaran 

mereka sendiri, dan lalu menjadi mitra guru dalam belajar. Freire 

menegaskan bahwa dialog merupakan hal yang esensial bagi proses 

penyadaran dan pembebasan. Freire menggarisbawahi potensi yang luas 

dari dialog dan dengan bersemangat mempertahankan kekuatan bahasa 

sebagai alat yang mampu menanamkan dominasi maupun kebebasan. 

Tentu saja dialog dapat membawa seseorang untuk memaknai dunia dan 

mendorong transformasi sosial dan pembebasan. Menurut Freire nilai-

nilai seperti cinta kasih adalah esensi dialog; “If I do not love the world; 

if I do not love life; if I do not love people, I cannot enter into dialogue” 

(jika aku tidak mencintai dunia; jika aku tidak mencintai hidup; jika aku 

tidak mencintai rakyat, aku tidak dapat terlibat dalam dialog).49 Dialog 

mengandung arti bersikap kritis yang berisi tentang objek-objek dan 

subjek-subjek dialog. Dengan begitu dialog harus berjalan bebas, efektif, 

dan penuh harapan.50 

Konteks dialog yang teoretis pada dasarnya menghadirkan fakta 

berupa keadaan nyata yang secara kritis bisa dianalisis. Analisis ini 

melibatkan pengujian atas abstraksi dengan cara merepresentasikan 

realitas yang konkret, terutama dalam mencari pengetahuan yang 

                                                           
47 Freire, Pedagogy of the Oppressed, 80. 
48 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 72. 
49 Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire & Y.B. 

Mangunwijaya, 47. 
50 Paulo Freire juga menegaskan bahwa semestinya pendidikan (pedagogi) itu 

menjadi sebuah harapan bagi setiap manusia (terutama peserta didik); harapan 

ke depan untuk mencapai cita-cita mulia dalam kehidupan. Mengenai pedagogi 

harapan, lihat Paulo Freire, Pedagodi Harapan: Menghayati Kembali Pedagogi 

Kaum Tertindas, cet. 5 (Yogyakarta: Kanisius, 2005). 



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 17 
 

kontekstual. Guru dan peserta didik (sebagai subjek pengetahuan yang 

dialogis) berada pada posisi ”setara” dalam proses penyelidikan terhadap 

objek. Dialog yang teoretis harus diaplikasikan kedalam dataran praktis 

yang kontekstual (sesuai dengan realitas sosial yang terjadi dan aktual). 

Berawal dari dialog, maka langkah selanjutnya muncul metode 

pengajuan masalah (a problem-posing method) di mana guru dan peserta 

didik adalah penyelidik bersama yang kritis. Bekerja dengan guru untuk 

mempermasalahkan dunia mereka, peserta didik “come to see the world 

not as a static reality, but as a reality in process” (datang untuk melihat 

dunia bukan sebagai realitas statis, tetapi sebagai realitas dalam 

proses).51 ‘Looking at the past’ (melihat masa lalu), misalnya, menjadi 

sarana untuk memahami lebih jelas apa dan siapa mereka sehingga 

mereka dapat lebih bijak membangun masa depan.52 Pada saat yang 

bersamaan, sebagaimana dikatakan Freire, “kemampuan pendidik untuk 

mengetahui objek senantiasa direproduksi secara terus-menerus”, maka 

dialog adalah “penyegelan” bersama antara guru dan peserta didik dalam 

tindakan bersama untuk mengetahui dan mengetahui kembali objek 

belajar”.53 Akhirnya, muatan pendidikan pembebasan adalah 

'representasi' yang terorganisir, sistematis dan dikembangkan kepada 

individu tentang hal-hal yang ingin mereka ketahui lebih banyak'.54 

Sementara isinya “dibentuk, dikonstruksi dan diatur oleh pandangan 

peserta didik tentang worldview”, bagaimanapun, tugas guru adalah 

dialogis untuk “menyajikan kembali” (re-present) alam semesta itu 

kepada orang-orang dari siapa dia pertama kali menerimanya dan proses 

“menyajikan kembali” itu bukan sebagai kuliah (lecture), tetapi sebagai 

masalah (problem)'.55 Jadi dalam pendidikan pembebasan, peserta didik 

memproduksi dan bertindak berdasarkan ide-ide mereka sendiri, tidak 

“memakan” dan “menelan” ide orang lain secara mentah.56 

Fenstermacher dan Soltis, dalam karya mereka Approaches to 

teaching57, mengklasifikasikan Freire dan Peters sebagai ‘liberationists’ 

(pembebasan), yaitu para filsuf yang memandang guru sebagai seseorang 

yang 'membebaskan dan membuka pikiran pembelajar' (frees and opens 

                                                           
51 Freire, Pedagogy of the Oppressed, 66. 
52 Freire, Cultural Action for Freedom, 84. 
53 Ira Shor, and Paulo Freire, “What is the “Dialogical Method” of Teaching?," 

Journal of education 169.3 (1987): 11-31. 
54 Freire, Pedagogy of the Oppressed, 93. 
55 Freire, Pedagogy of the Oppressed, 109. 
56 Kelvin Stewart Beckett, "Paulo Freire and the Concept of Education," 

Educational Philosophy and Theory 45.1 (2013): 49-62. 
57 Gary D. Fenstermacher, Jonas F. Soltis, and Matthew N. Sanger, Approaches 

to Teaching (Teachers College Press, 2015). 



18 |Volume 10 Nomor 1 (2021) 
 
 

the mind of the learner).58 Mereka juga mengatakan bahwa Freire adalah 

'mungkin artikulator awal yang paling terkenal dari peran guru 

emansipasionis’ (the best-known early articulator of the role of the 

emancipationist teacher).59 Pengajaran emansipatoris menjadi 'varian 

dari pendekatan liberasionis, dengan pendekatan politik dan sosial yang 

kuat orientasi'.60 Bukannya Peters tidak memiliki orientasi politik dan 

sosial, namun jelas dia memilikinya.61 Termasuk juga bukan poin 

penting bahwa orientasinya berbeda dari Freire, meskipun jelas memang 

demikian. Perbedaan yang signifikan, setidaknya bagi kami, adalah 

bahwa Peters memulai proses pendidikan dengan monolog di mana guru 

mentransmisikan pengetahuan mereka kepada peserta didik, meminta 

mereka untuk memecahkan masalah yang semakin kompleks, mengatur 

masalah sampai mereka mencapai titik di mana mereka dapat mulai 

mengatasinya isu-isu terkini dalam 'bentuk-bentuk pemikiran dan 

kesadaran'62 yang sekarang mereka bagikan dengan guru-guru mereka.  

Sementara itu, Freire di sisi lain, memulai kampanye literasinya 

dengan penelitian tentang ‘linguistic universe’ (alam semesta linguistik) 

peserta didik yang mencari 'kata-kata generatif' bersuku tiga seperti 

FAVELA (perkampungan kumuh).63 Dia kemudian memasukkan setiap 

kata ke dalam 'kodifikasi'—di sini slide yang menggambarkan 'situasi 

eksistensial peserta didik di daerah kumuh'—yang berfungsi sebagai 

'objek yang dapat diketahui yang menengahi antara mata pelajaran yang 

mengetahui pendidik dan peserta didik dalam tindakan mengetahui 

bahwa mereka mencapai dalam dialog'.64 Bagi Freire, guru dan peserta 

didik ditempatkan dalam ‘concrete context’ (konteks konkret), ‘the ‘slum 

reality’ (realitas kumuh), dan ‘a theoretical context’ (konteks teoretis), 

'kelompok diskusi' (circulo de cultura) di mana mereka terlibat dalam 

‘dialog tentang alasan realitas kumuh’ (penekanan pada aslinya). Dialog 

ini memungkinkan peserta didik untuk mengubah interpretasi mereka 

tentang realitas dari sekedar opini (baca: mitos) menjadi lebih 

'pengetahuan kritis' melalui proses 'de-kodifikasi' realitas dan 're-

totalizing'. Pada saat yang bersamaan, peserta didik merasa disubjekkan, 

                                                           
58 Gary D. Fenstermacher, Jonas F. Soltis, and Matthew N. Sanger, Approaches 

to Teaching, 5. 
59 Gary D. Fenstermacher, Jonas F. Soltis, and Matthew N. Sanger, 

Approaches to Teaching, 52. 
60 Gary D. Fenstermacher, Jonas F. Soltis, and Matthew N. Sanger, 

Approaches to Teaching, 51. 
61 Stanley I. Benn, and Richard Stanley Peters, The principles of Political 

Thought (New York: Free Press, 1965). 
62 Richard Stanley Peters, Ethics and Education (routledge revivals) 

(Routledge, 2015), 31. 
63 Freire, Cultural Action for Freedom, 53. 
64 Freire, Cultural Action for Freedom, 53. 



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 19 
 

ditempatkan dalam posisi yang “pas” sehingga tidak merasa 

dikambinghitamkan atau menjadi objek sebagaimana halnya pendidikan 

perbankan.65 

Bagi Freire, pendidikan pembebasan haruslah memua; 1) Metode 

yang aktif, dialogis, kritis, dan menggugah sikap kritis; 2) Mengubah isi 

program pendidikan (ke arah yang menyadarkan –pen.); 3) 

Menggunakan teknik-teknik seperti pemilah-milahan tema (pelajaran –

pen.). Dengan demikian, metode yang diprioritaskan dalam pendidikan 

adalah dialog sebagaimana paparan di muka yang merupakan hubungan 

harmonis dan saling mengisi yang bersifat horizontal antar manusia.66 

Freire menggarisbawahi dialog memiliki dua potensi, yaitu 

menanamkan hegemoni atau doktrin maupun membebaskan. Tentu saja 

dialog dalam konteks pendidikan pembebasan bertujuan untuk 

membawa seseorang untuk memaknai dunia dan mendorong 

transformasi sosial dan pembebasan. Sungguhpun demikian, menurut 

Freire ada seperangkat nilai-nilai yang  dipatuhi agar proses dialog itu 

berjalan sesuai yang diharapkan, di antaranya nilai-nilai seperti cinta 

kasih yang menjadi esensi dialog; “If I do not love the world; if I do not 

love life; if I do not love people, I cannot enter into dialogue” (jika aku 

tidak mencintai dunia; jika aku tidak mencintai hidup; jika aku tidak 

mencintai rakyat, aku tidak dapat terlibat dalam dialog).67 Dialog 

mengandung arti bersikap kritis yang berisi tentang objek-objek dan 

subjek-subjek dialog. Dengan begitu dialog harus berjalan bebas, efektif, 

dan penuh harapan.68 

Konteks dialog yang teoretis pada dasarnya menghadirkan fakta 

berupa keadaan nyata yang secara kritis bisa dianalisis. Analisis ini 

melibatkan pengujian atas abstraksi dengan cara merepresentasikan 

realitas yang konkret, terutama dalam mencari pengetahuan yang 

kontekstual. Guru dan peserta didik (sebagai subjek pengetahuan yang 

dialogis) berada pada posisi ”setara” dalam proses penyelidikan terhadap 

objek. Dialog yang teoretis harus diaplikasikan kedalam dataran praktis 

yang kontekstual (sesuai dengan realitas sosial yang terjadi dan aktual). 

                                                           
65 Freire, Pedagogy of the Oppressed, 54. 
66 Paulo Freire, Education for Critical Conciousness (New York: Continuum 

Publishing Company, 2000), 45. 
67 Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire & Y.B. 

Mangunwijaya, 47. 
68 Paulo Freire juga menegaskan bahwa semestinya pendidikan (pedagogy) itu 

menjadi sebuah harapan bagi setiap manusia (terutama peserta didik); harapan 

ke depan untuk mencapai cita-cita mulia dalam kehidupan. Mengenai pedagogi 

harapan, lihat Paulo Freire, Pedagodi Harapan: Menghayati Kembali Pedagogi 

Kaum Tertindas, cet. 5 (Yogyakarta: Kanisius, 2005). 



20 |Volume 10 Nomor 1 (2021) 
 
 

Setidaknya ada lima (5) sikap (attitude) yang harus dimiliki dalam 

merealisasikan proses yang dialogis.69 Pertama, rasa cinta kasih. Dialog 

tidak akan terjadi tanpa adanya rasa cinta kasih yang mendalam terhadap 

dunia dan sesamanya. Cinta sekaligus menjadi dasar daripada dialog 

bahkan dialog itu sendiri. Kedua, sikap rendah hati. Dialog tidak akan 

terjadi bila sesama manusia saling menunjukkan ego kesombongannya. 

Dialog akan terjalin bila sesama manusia menyadari akan kekurangan 

masing-masing dan sadar bahwa manusia adalah makhluk yang belum 

selesai dan tidak sempurna, sehingga perlu hubungan yang dialogis 

dalam rangka menutupi kekurangan masing-masing. 

Ketiga, adanya keyakinan yang mendalam terhadap diri manusia. 

Manusia yang dialogis yakin (percaya diri) akan diri dan manusia lain, 

sehingga tercipta sikap saling menghargai dalam praktik dialog. Rasa 

cinta kasih, rendah hati, dan keyakinan diri menjadi dasar dari proses 

dialog yang mengarah pada hubungan horizontal yang harmonis dan 

saling mempercayai. Keempat, sikap penuh harapan. Tanpa adanya 

harapan, mustahil terjadi dialog. Proses pendidikan yang tidak 

memberikan harapan akan menjadi suatu media kebisuan bagi peserta 

didik. Pendidikan harus penuh dengan harapan progresif yang logis dan 

realistis. 

Kelima, sikap kritis. Dialog sejati tidak akan terwujud kecuali 

dengan melibatkan pemikiran kritis, pemikiran yang melibatkan suatu 

hubungan tak terpisahkan antara manusia dan dunia tanpa melakukan 

dikotomi antara keduanya, pemikiran yang memandang realitas sebagai 

proses dan perubahan (bukan entitas yang statis), pemikiran yang tidak 

memisahkan dirinya dari tindakan (tetapi senantiasa bergumul dengan 

masalah-masalah keduniawian tanpa rasa gentar dalam menghadapi 

sebuah resiko). 

Dalam proses pembelajaran pada pendidikan pembebasan, di 

samping dialogis, perlu mengutamakan pemahaman daripada hafalan 

semata. Hapalan semata merupakan proses pembodohan daya kreatif 

peserta didik,70 dimana peserta didik hanya diberikan materi-materi yang 

terkadang tidak dipahaminya dan kemudian mereka dituntut untuk 

menghafalnya. Bagi pendidikan pembebasan, pemahaman adalah unsur 

utama yang harus dimiliki setiap peserta didik dalam proses belajar 

mengajar. Dengan paham, seseorang akan sadar terhadap apa yang telah 

dilakukannya sehingga dengan mudah dapat membaca realitas 

sekelilingnya serta menjawab persoalan-persoalan kehidupan dan 

menghadapi tantangan zaman. Secara konkret, “paham” dapat menjadi 

sarana untuk menjauhkan diri dari pembodohan dan penindasan. 

 

                                                           
69 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 74-79. 
70 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 50. 



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 21 
 

Pendidikan Pembebasan dan Pendidikan Islam 

Pendidikan Islam terkadang tidak sungguh-sungguh diarahkan 

pada tujuan yang positif. Strategi yang dilakukan masih bersifat defensif, 

hanya untuk menyelamatkan pikiran-pikiran kaum umat Islam dari 

polusi dan kerusakan moral serta perilaku yang ditimbulkan oleh dampak 

gagasan-gagasan Barat melalui disiplin ilmu-ilmu modern, terutama 

gagasan-gagasan yang dianggap akan menghancurkan standar-standar 

moralitas Islam tradisional.71 Mencermati pendidikan Islam yang 

demikian itu, perlu adanya pengembangan konsep pendidikan Islam 

yang tidak hanya berhenti pada dataran normatif, tetapi dilihat secara 

filosofis dan empiris serta praksisnya. Pencarian konsep pendidikan 

Islam yang ideal seperti itu antara lain bisa dilakukan melalui 

penyandingan antara pendidikan Islam dengan pendidikan pembebasan 

(Freire).  

Gagasan pendidikan Freire yang penuh dengan nuansa spirit 

pembebasan, penyadaran, dan humanisasi bagi manusia melalui proses 

pendidikan yang dialogis menemukan relevansinya ketika disandingkan 

dengan pendidikan Islam yang menekankan tiga aspek sentral, yaitu – 

meminjam istilah Abid al-Jabiri – nalar bayani, burhani dan ‘irfani.72 Hal 

serupa juga dikemukakan oleh Jalaludin Rahmat bagi pendidikan Islam, 

dengan menyatakan bahwa pendidikan Islam –seharusnya- bukan 

sekadar proses penanaman nilai-nilai moral untuk membentengi diri dari 

akses negatif globalisasi. Lebih dari itu, yang paling penting adalah 

bagaimana agar nilai-nilai moral yang telah ditanamkan pendidikan 

Islam tersebut mampu berperan sebagai kekuatan pembebas (liberating 

force) dari himpitan kemiskinan, kebodohan, dan keterbelakangan sosial 

ekonomi dan budaya.73 Oleh karenanya kandungan pendidikan Islam 

harus bersifat holistik dari aspek-aspek kehidupan dan tidak boleh 

bersifat dikotomis antara pendidikan agama dan umum, sebab ilmu 

dalam pendidikan Islam sebenarnya bersifat utuh-integral-integratif. 

Selama ini umat Islam belum mendasarkan gerakannya pada 

elaborasi yang mendalam tentang realitas sosial yang objektif. Umat 

Islam masih berkutat pada kesadaran subjektif-normatif, sehingga umat 

Islam baru tampil dalam realitas subjektif. Usaha untuk membentuk 

pribadi Muslim jama’ah, komunitas, dan umat, misalnya, hanya 

didorong oleh kesadaran normatif yang subjektif, sehingga umat Islam 

                                                           
71 Fazlur Rahman, Islam dan Modernisasi tentang Transformasi Intelektual, terj. 

Ahsin Muhammad (Bandung: Pustaka, 1985), 34-35. 
72 Penulis meminjam ketiga nalar Abid al-Jabiri, lihat Muhammad Abid al-

Jabiri, Formasi Nalar Arab Kritik Tradisi Menuju Pembebasan dan Pluralisme 

Wacana Religius, terj. Imam Khoiri (Yogyakarta: Ircisod, 2003). 
73 Jalaludin Rahmat, Islam Alaternatif (Bandung: Mizan, 1989), 3. 



22 |Volume 10 Nomor 1 (2021) 
 
 

tidak siap merespon berbagai tantangan perubahan sosial yang empiris 

yang terjadi di masyarakat.74 

Pola kajian dan teori pendidikan Islam pada hakikatnya berusaha 

mengembangkan konsepsi kependidikan Islam secara menyeluruh 

dengan bertitik tolak pada sejumlah pandangan dasar Islam mengenai 

kependidikan dan mengombinasikannya dengan kependidikan modern 

(Barat). Dengan demikian, hal ini menyarankan secara implisit adanya 

aspirasi di kalangan pemikir pendidikan Islam untuk melakukan 

terobosan intelektual demi merekonstruksi konsep pendidikan Islam 

dalam konteks dunia kontemporer.75 Oleh karena itu pendidikan Islam 

tidak boleh hanya berparadigma pada regresive oriented, tetapi juga 

perlu progressive oriented. Pendidikan Islam di era klasik dan 

keemasannya sudah memiliki komitmen yang tinggi dalam 

mengembangkan ilmu pengetahuan; baik agama maupun umum. 

Komitmen inilah yang telah mengharumkan nama Islam dan 

mengantarkan masyarakatnya ke puncak peradaban (the Islamic golden 

age). Hanya saja setelah muncul gerakan renaissance di Eropa, pusat 

pengembangan ilmu pengetahuan yang pernah diraih dunia Islam 

diambil alih oleh Barat dan berlangsung hingga saat ini.76  

Oleh karena itu, yang urgen diangkat dalam diskursus pendidikan 

Islam saat ini adalah pendidikan Islam sebagaimana yang tersirat dalam 

al-Quran. Dalam al-Quran surat Ali Imran ayat 110, tertulis ayat yang 

artinya: ”Engkau adalah umat terbaik yang diturunkan di tengah 

manusia untuk ’menegakkan kebaikan’, ’mencegah kemungkaran’, dan 

’beriman kepada Allah’”. Ayat tersebut menyiratkan tiga pesan 

universal yang harus dilakukan oleh umat Islam, dan semestinya menjadi 

muatan dalam pendidikan Islam. Tiga pesan yang dimaksud adalah 

”menegakkan kebaikan” (humanisasi), ”mencegah kemungkaran” 

(liberasi), dan ”beriman kepada Allah” (transendensi). Pendidikan Islam 

jika ingin tetap eksis dalam kancah globalisasi, maka hendaknya 

menjadikan tiga muatan tersebut sebagai paradigma pendidikannya. 

Tiga nilai di atas dapat disebut juga sebagai nilai profetik.77 

Kuntowijoyo menjadikan tiga nilai tersebut sebagai paradigma (mode of 

thought, mode of inquiry, mode of knowing) dalam memahami realitas 

sosial. Dengan paradigma qurani-profetik, Kuntowijoyo merumuskan 

paradigma baru dalam memahami Islam. Paradigma al-Quran, bagi 

                                                           
74 Kuntowijoyo, Paradigma Al-Quran: Interpretasi untuk Aksi (Mizan: 

Bandung, 1991), 182. 
75 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam dan Modernisasi (Jakarta: Logos, 1999), 

90-91. 
76 Kuntowijoyo, Paradigma Al-Quran: Interpretasi untuk Aksi, 290. 
77 Kuntowijoyo, ”Al-Quran sebagai Paradigma”, Jurnal Ulumul Quran, No. 4, 

Vol. V (1994): 100. 



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 23 
 

Kuntowijoyo, berarti ”Suatu konstruksi pengetahuan yang 

memungkinkan umat Islam memahami realitas sebagaimana al-Quran 

memahaminya”. Konstruksi pengetahuan ini dibangun oleh al-Quran 

agar umat Islam memiliki hikmah perilaku yang sejalan dengan nilai-

nilai normatif al-Quran, baik pada level moral maupun sosial. Konstruksi 

pengetahuan ini juga akan membantu terumuskannya desain-desain 

mengenai sistem Islam, termasuk sistem pengetahuan.78  

Dalam kaitan dengan pendidikan, umat Islam harus memahami 

pendidikan sebagaimana al-Quran memahaminya. Al-Quran tidak 

pernah mendikotomikan ilmu pengetahuan atau sistem pendidikan. 

Semua ilmu dan lembaga pendidikan yang di dalamnya diajarkan ilmu-

ilmu adalah dibenarkan oleh Islam (al-Quran), asalkan ilmu tersebut 

bermanfaat bagi kemaslahatan umat manusia. Islam perlu dipahami 

sebagai kerangka ilmu, sebab pola keilmuan akan lebih menjanjikan sifat 

yang objektif, faktual dan terbuka. Melalui kerangka ilmu, terutama 

empiris, umat Islam akan lebih bisa memahami realitas sebagaimana al-

Quran memahaminya. Dengan cara itu, umat akan dapat melakukan 

transformasi sosial berdasarkan cita-cita al-Quran melalui 

pendidikannya; sehingga pendidikan Islam harus mengandung nilai 

humanisasi, liberasi, dan transendensi. 

Dalam rangka merealisasikan gagasan di atas, perlu adanya 

pendekatan sintetik-analitik dalam memahami al-Quran; sebuah 

pendekatan yang memberlakukan al-Quran sebagai konsep-konsep 

sejarah atau amtsal, dengan begitu manusia dapat melakukan 

transformasi psikologis, sekaligus memberlakukan al-Quran sebagai 

data atau dokumen dari Tuhan yang berisi postulat teoretis dan teologis 

sekaligus. Dengan pendekatan semacam ini, ayat-ayat al-Quran 

sebenarnya merupakan pernyataan-pernyataan normatif yang harus 

dianalisis untuk diterjemahkan pada level yang objektif, bukan subjektif 

semata. 

Sebagaimana teori sosial yang bersifat transformatif, Islam pun 

juga demikian mengandung spirit yang bersifat transformatif. 

Bagaimana cita-cita transformasi Islam? Kuntowijoyo menjelaskan:  

”Bahwa cita-cita itu, berakar pada misi ideologis amar 

ma’ruf dan nahyu munkar. Yang pertama berarti 

humanisasi, dan yang kedua berarti liberasi 

(pembebasan). Setiap gerakan Islam kearah 

transformasi sosial pasti melibatkan unsur humanisasi, 

liberasi, dan transendensi. Karena itu, agar terancang 

                                                           
78 Kuntowijoyo, ”Al-Quran sebagai Paradigma”, 100. Bandingkan dengan Moh 

Shofan, Pendidikan Berparadigma Profetik: Upaya Konstruktif Membongkar 

Dikotomi Sistem Pendidikan Islam (Institute for Religion and Civil Society 

Development Yogyakarta: Ircisod, 1994), 131-133. 



24 |Volume 10 Nomor 1 (2021) 
 
 

lebih sistematis dan ilmiah, suatu gerakan sosial, harus 

dimotivasikan dan didasarkan pada teori sosial. Tetapi 

karena teori sosial Islam sedang dibangun, kita perlu 

melihat perkembangan teori sosial Barat khususnya 

yang berkaitan dengan transformasi sosial”.79 

Dalam konteks pembangunan pendidikan Islam, tidak ada 

salahnya meminjam spirit pendidikan pembebasan yang kemudian 

diintegrasikan dengan pemikiran pendidikan Islam. Spirit pendidikan 

pembebasan Freire mengandung nilai-nilai humanisasi dan liberasi, 

sementara spirit pendidikan Islam kaya dengan nilai-nilai transendensi. 

Dari sini berarti konsep pendidikan Freire secara filosofis tidak 

bertentangan dengan nilai ajaran Islam yang memang menghendaki 

adanya humanisasi dan liberasi dari kebodohan, kemiskinan, dan 

ketertinggalan. 

Apabila pendidikan Islam dikombinasikan dengan spirit 

pendidikan pembebasan Freire, maka akan menjadi konsep pendidikan 

Islam yang ideal; pendidikan Islam yang berbasis moral-rasional; dan 

pendidikan Islam yang tidak bertentangan dengan spirit universal al-

Quran, yakni humanisasi, liberasi, dan transendensi. Memasukkan spirit 

pendidikan pembebasan Freire yang ingin membebaskan manusia dari 

segala bentuk penindasan ke dalam konsep pendidikan Islam adalah 

tidak kontraproduktif.  

Ajaran Islam – termasuk pendidikan Islam – penuh dengan 

semangat pembebasan. Sayyid Qutb menyatakan bahwa Islam berisi 

aqidah revolusioner yang aktif, yang merupakan suatu proklamasi 

pembebasan manusia dari perbudakan.80 Arkoun juga menegaskan 

bahwa kebebasan merupakan data khas Islam karena agama Islam adalah 

agama yang memproklamirkan diri sebagai agama pembebasan.81 Sir 

Muhammad Iqbal dalam karya monumentalnya yang sudah menjadi 

klasik, The Reconstruction of Religious Thought in Islam menandaskan 

bahwa Islam memberikan ruang yang sangat luas bagi semangat induktif 

(baca juga: pembebasan) dalam proses pencarian kebenaran ilmiah.82 

                                                           
79 Kuntowijoyo, Paradigma Al-Quran: Interpretasi untuk Aksi, 327-344. 
80 M. Laily Mansur, Pemikiran Kalam dalam Islam (Jakarta: Pustaka Firdaus, 

1994), 143-149. 
81 Muhammad Arkoun, "Logosentrisme dan Kebenaran Agama dalam 

Pemikiran Islami Berdasarkan al-I'lam bi-Manaqib al-Islam Karya al-'Amiri," 

Nalar Islami dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan dan Jalan Baru, ed. 

Johan Hendrik Meuleman, terj. Rahayu S. Hidayat (Jakarta: INIS, 1994), 175. 
82 Mohammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam 

(Stanford University Press, 2013), 101; Masdar Hilmy, Pendidikan Islam dan 

Tradisi Ilmiah (Malang: Madani, 2016), 160; Senata Adi Prasetia, "Reorientasi, 



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 25 
 

Lebih dari itu, Iqbal menunjuk pada peran intelek (intuisi atau qalb 

fu’ad) yang mampu mendapatkan kebenaran yang lebih tinggi. Kendati 

demikian, ia berbeda dari sebagian pemikir Muslim – katakanlah al-

Ghazali yang kadang terkesan mengontraskan rasio dengan intuisi 

(’irfani)– Iqbal melihat intuisi sebagai kelanjutan rasio, meski pada 

tataran yang lebih tinggi.83 Bagi Iqbal, rasionalitas tidak dapat dipisahkan 

dari intuisi. Demikian pula, tatkala menyandingkan pendidikan 

pembebasan ala Paulo Freire tidak boleh terlepas dari nilai-nilai Islam, 

dengan demikian integrasi-interkoneksi keduanya menemukan titik 

signifikansinya di sini. 

Yang tidak kalah menariknya dari pemikiran Iqbal adalah 

upayanya yang sangat brilian melalukan sintesis antara pemikiran Islam 

dan filsafat Barat. Inilah usaha yang tidak banyak dilakukan oleh ulama 

pemikir Islam pada zaman itu atau bahkan pada zaman sesudah Iqbal – 

setidak-tidaknya dengan kedalaman, orisinalitas dan penguasaan sumber 

sebagaimana yang dimiliki Iqbal.84 Seperti yang kita lihat dalam uraian 

di atas, Iqbal juga tidak hanya masuk pada wilayah akademis belaka, 

melainkan ada sebuah upaya masif untuk mentransformasi masyarakat 

Islam ke arah yang lebih baik dan lebih senada dengan ajaran agamanya, 

dengan tanpa segan belajar dari peradaban lain, peradaban Barat. 

Oleh karenanya, pendidikan Islam sebagai sarana transformasi 

nilai-nilai keislaman dan masyarakat Islam haruslah “memproses” 

manusia pembebas dan menjadi praktik “pembebasan”.85 Pendidikan 

Islam harus bisa membebaskan manusia dari belenggu berbagai aliran 

dan teknologi yang menimbulkan sikap ketergantungan. Dengan 

kebebasan, Islam memiliki komitmen yang tinggi dan memberikan 

tempat terhormat bagi pengembang ilmu pengetahuan dan teknologi. 

Jangkauan misi Islam menurut Arkoun adalah: 

”Mampu menyatukan kebebasan-kebebasan dan 

peraturan-peraturan, individualisme dan kolektivisme, 

ilmu dan agama, rasionalisme dan efektivisme, jiwa 

dan materi, wahyu dan nalar, kehidupan ini dan yang 

lain, dunia misteri dan dunia meraba, stabilitas dan 

                                                           
Peran dan Tantangan Pendidikan Islam di Tengah Pandemi," TARBAWI 9.1 

(2020): 21-37. 
83 Muhamad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, terj. 

Hawasi dan Musa Khazim dengan judul, Rekonstruksi Pemikiran Religious 

dalam Islam (Bandung: Mizan, 2021), xi-xii. 
84 Muhammad Iqbal, Rekonstruksi Pemikiran Religius dalam Islam (Bandung: 

Mizan, 2021), xii. 
85 Ahmad Warid Khan, Membebaskan Pendidikan Islam (Yogyakarta: Istawa, 

2002), 183. 



26 |Volume 10 Nomor 1 (2021) 
 
 

evolusi, masa lalu dan masa kini, pelestraian dan 

pembaharuan, Islam dan kemanusiaan”.86 

 

Spirit pembebasan dalam Islam dapat menggiatkan kinerja 

pendidikan Islam untuk mengambil prakarsa yang mengarah pada 

praktik pembebasan meski tetap menjaga keterpaduan dengan norma-

norma agama. Dalam pandangan Engineer, seluruh kandungan al-Quran 

mengandung semangat pembebasan manusia dari eksploitasi dan 

penindasan. Orang-orang yang tidak bertujuan untuk membebaskan 

orang-orang yang tertindas dan lemah berarti hanya mengaku beriman 

secara verbal,87 dan belum secara tindakan. Oleh karena itu umat Islam 

harus menjadi sosok pembebas bagi manusia-manusia yang lemah dan 

tertindas. Untuk bisa melahirkan sosok-sosok pembebas, nilai-nilai 

kebebasan harus sudah tercermin dalam proses pendidikan sejak dini, 

ketika sang anak sudah mengenal huruf-huruf al-Quran. Hal ini sangat 

mungkin jika pendidikan Islam dikembangkan dengan pendekatan 

dialogis dan demokratis. 

 

Kesimpulan 
Pendidikan pembebasan sebagaimana dikemukakan Freire sangat 

menarik untuk dikaji dan diimplementasikan dalam dunia pendidikan 

Islam. Pendidikan Islam yang penuh dengan muatan moral perlu 

mengembangkan fiturnya dengan semangat pembebasan. Jika itu dapat 

dilakukan, maka akan terlaksana pendidikan Islam yang membebaskan, 

menyadarkan, memanusiakan manusia, dan mengarah pada upaya 

transendensi (pendekatan diri kepada Allah SWT).  Semangat 

pembebasan ini senada dengan pesan universal dari Q.S. Ali-Imran [3]: 

110, “Kalian adalah umat terbaik yang dilahirkan untuk manusia yang 

melaksanakan ‘amar ma’ruf (humanisasi), nahi munkar (liberasi), dan 

beriman kepada Allah (transendensi)”. 

Dalam kerangka menuju pendidikan Islam yang membebaskan, 

maka perlu upaya terus-menerus untuk menggapainya. Menerjemahkan 

al-Quran dalam kerangka keilmuan sebagaimana digagas oleh 

Kuntowijoyo tidak ada salahnya dilakukan, mengelaborasi ide-ide 

pendidikan pembebasan ala Freire ke dalam pendidikan Islam juga baik 

untuk dilakukan. Untuk itu, umat Islam perlu selalu kreatif dalam 

                                                           
86 Arkoun, Nalar Islam Nalar Modern, 175; Mohammed Arkoun, and Robert D, 

Lee. Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers (Routledge, 

2019); Mohammed Arkoun, "Rethinking Islam Today," The Annals of the 

American Academy of Political and Social Science 588.1 (2003): 18-39. 
87 Asghar Ali Engineer, Islam dan Teologi pembebasan, terj. Agung Prihantoro 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999), 97; Asghar Ali Engineer, Islam in 

Contemporary World (Sterling Publishers Pvt. Ltd, 2007). 



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 27 
 

mengembangkan ide-ide pendidikannya di era kontemporer sehingga 

mampu mentransformasi dirinya menuju manusia sempurna (insan 

kamil), sebuah cita-cita manusia ideal dalam Islam. 

 

  



28 |Volume 10 Nomor 1 (2021) 
 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

Alfiyah, Hanik Yuni. "Konsep Pendidikan Imam Zarnuji dan Paulo 

Freire." Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic 

Education Studies) 1.2 (2013): 201-221. 

Al-Jabiri, Muhammad Abid. Formasi Nalar Arab Kritik Tradisi Menuju 

Pembebasan dan Pluralisme Wacana Religius, terj. Imam Khoiri. 

Yogyakarta: Ircisod, 2003. 

Ann E. Berthoff, "Paulo Freire's Liberation Pedagogy," Language Arts 

67.4 (1990): 363. 

Arkoun, Mohammed, and Robert D. Lee. Rethinking Islam: Common 

Questions, uncommon answers. Routledge, 2019. 

______. "Rethinking Islam Today." The Annals of the American 

Academy of Political and Social Science 588.1 (2003): 18-39. 

______. "Logosentrisme dan Kebenaran Agama dalam Pemikiran Islami 

Berdasarkan al-I'lam bi-Manaqib al-Islam Karya al-'Amiri," Nalar 

Islami dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan dan Jalan Baru, 

ed. Johan Hendrik Meuleman, terj. Rahayu S. Hidayat. Jakarta: 

INIS, 1994. 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam dan Modernisasi. Jakarta: Logos, 

1999. 

Beckett, Kelvin Stewart. "Paulo Freire and the Concept of Education." 

Educational Philosophy and Theory 45.1 (2013): 49-62. 

Benn, Stanley I., and Richard Stanley Peters. The Principles of Political 

Thought. New York: Free Press, 1965. 

Bennett, John C. "Reinhold Niebuhr", Encyclopedia Britannica, in 

https://www.britannica.com/biography/Reinhold-Niebuhr, 

Accessed 28 August 2021. 

Berthoff, Ann E. "Paulo Freire's liberation pedagogy." Language Arts 

67.4 (1990): 362-369. 

Collins, Denis E., Henry Heyneardhi, and P. Anastasia. Paulo Freire, 

Kehidupan, Karya dan Pemikirannya. Komunitas APIRU 

Yogyakarta bekerjasama dengan Pustaka Pelajar, 1999. 

Engineer, Asghar Ali. Islam dan Teologi pembebasan, terj. Agung 

Prihantoro. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999. 

______. Islam in Contemporary World. Sterling Publishers Pvt. Ltd, 

2007. 

https://www.britannica.com/biography/Reinhold-Niebuhr


JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 29 
 

Fahmi, Muhammad. "Tantangan Interkoneksi Sains dan Agama di IAIN 

Sunan Ampel." Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of 

Islamic Education Studies) 1.2 (2013): 319-337. 

Fenstermacher, Gary D., Jonas F. Soltis, and Matthew N. Sanger. 

Approaches to Teaching. Teachers College Press, 2015. 

Freire, P. "Education for Critical Consciousness (English-language 

edition of education for critical consciousness was prepared in 

association with the center for the Study of Development and 

Social Change, Cambridge, Massachusetts (1973 by Paulo Freire). 

ed., 2000. 

Freire, Paulo, and Ivan Illich. Pendidikan Kaum Tertindas. Jakarta: 

Pustaka LP3ES Indonesia, 2008. 

Freire, Paulo. "Education, Liberation and the Church." Religious 

Education 79.4 (1984): 524-545. 

Freire, Paulo. "Education: Domestication or Liberation?." Prospects 2.2 

(1972): 173-181 

_____. "Reprint: Cultural Action for Freedom." Harvard Educational 

Review 68.4 (1998): 476-522. 

_____. "The Adult Literacy Process As Cultural Action for Freedom and 

Education And Conscientizacao." Perspectives on literacy (1988): 

398-409. 

_____. "The Banking Concept of Education." Thinking About Schools. 

Routledge, 2018. 117-127. 

_____. “Pendidikan yang membebaskan, Pendidikan yang 

Memanusiakan”, dalam Omi Intan Naomi, Menggugat Pendidikan 

Fundamentalisme, Konservatif, Liberal, dan Anarkhis. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001. 

_____. Conscientização. Cortez Editora, 2018. 

_____. Education as A Practice of Freedom. Duke University Press, 

2018. 

_____. Education as The Practice of Freedom: Cultural Action for 

Freedom. Cambridge, MA: Harvard Education Review, Center for 

the Study of, 1970. 

_____. Pedagodi Harapan: Menghayati Kembali Pedagogi Kaum 

Tertindas. Yogyakarta: Kanisius, 2005. 

_____. Pedagogy of Freedom: Ethics, Democracy, and Civic Courage. 

Rowman & Littlefield Publishers, 2000. 



30 |Volume 10 Nomor 1 (2021) 
 
 

_____. Pedagogy of the Oppressed, trans. MB Ramos. New York: 

Continuum, 1970. 

_____. Pedagogy of the Oppressed. Bloomsbury publishing USA, 2018. 

_____. Politik Pendidikan, Kebudayaan, Kekuasaan, dan Pembebasan, 

Pengantar Penerbit, terj. Agung Prihantoro dan Agung Arif 

Fudiyartanto. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002. 

_____. The Politics of Education: Culture, Power, and Liberation. 

Greenwood Publishing Group, 1985. 

Hilmy, Masdar. Pendidikan Islam dan Tradisi Ilmiah. Malang: Madani, 

2016. 

Iqbal, Mohammad. The Reconstruction of Religious Thought in Islam. 

Stanford University Press, 2013. 

_____. The Reconstruction of Religious Thought in Islam, terj. Hawasi 

dan Musa Khazim dengan judul, Rekonstruksi Pemikiran 

Religious dalam Islam (Bandung: Mizan, 2021. 

_____. Rekonstruksi Pemikiran Religius dalam Islam. Bandung: Mizan, 

2021. 

Khan, Ahmad Warid. Membebaskan Pendidikan Islam. Yogyakarta: 

Istawa, 2002. 

Kuntowijoyo. ”Al-Quran sebagai Paradigma”. Jurnal Ulumul Quran, No. 

4, Vol. V (1994). 

Mansour Fakih, R. Topatirnasang, and T. Rahardjo. Pendidikan Popular, 

Membangun Kesadaran Kritis. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2001. 

Mansur, M. Laily. Pemikiran Kalam dalam Islam. Jakarta: Pustaka 

Firdaus, 1994. 

Muste, Abraham J. "Factional fights in trade unions." American Labor 

Dynamics (1928): 332-348 

_____. "Pacifism and Class War." Fellowship 66.7-8 (2000): 12. 

_____. The Essays of AJ Muste. Vol. 20529. Indianapolis: Bobbs-

Merrill Company, 1967. 

Peters, Richard Stanley. Ethics and Education (routledge revivals). 

Routledge, 2015. 

Pramono, Made. Menyelami Spirit Epistemologi Paulo Freire. 

Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2002. 

Prasetia, Senata Adi. "Reorientasi, Peran dan Tantangan Pendidikan 

Islam di Tengah Pandemi." TARBAWI 9.1 (2020): 21-37. 



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 31 
 

Rahman, Fazlur. Islam dan Modernisasi tentang Transformasi 

Intelektual, terj. Ahsin Muhammad. Bandung: Pustaka, 1985. 

Rahmat, Jalaludin. Islam Alaternatif. Bandung: Mizan, 1989. 

Shofan, Moh. Pendidikan Berparadigma Profetik: Upaya Konstruktif 

Membongkar Dikotomi Sistem Pendidikan Islam. Institute for 

Religion and Civil Society Development Yogyakarta: Ircisod, 

1994. 

Shor, Ira, and Paulo Freire. "What is the “Dialogical Method” of 

Teaching?." Journal of education 169.3 (1987): 11-31. 

Smith, William A. The Meaning of Conscientizacao: The Goal of Paulo 

Freire's Pedagogy. University of Massachusetts Medical School, 

1976.  

Yunus, Firdaus M. Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire, 

YB Mangunwijaya. Yogyakarta: Logung Pustaka, 2004. 

 


