JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 1

Menyandingkan Pendidikan Pembebasan Paulo Freire
dengan Pendidikan Islam

Muhammad Fahmi,! Hanik Yuni Alfiyah,? Senata Adi Prasetia,’
Fayaz Mahassin Syifa’i Adienk*

Fakultas Tarbiyah dan Keguruan Universitas Islam Negeri Sunan
Ampel Surabaya, Universitas Sunan Giri Surabaya, Pascasarjana
Universitas Islam Negeri Surabaya
muhammadfahmi@uinsby.ac.id, *hanikyunialfiyah@gmail.com,
3smart08senata@gmail.com, “fayazfbx@gmail.com

Abstrak:

Acrtikel ini mengeksplorasi konsep pendidikan pembebasan Paulo Freire
dengan pendidikan Islam untuk menuju pendidikan yang
“membebaskan”. Realitas pendidikan Islam di era disrupsi dan pandemi
mensyaratkan pengembangan fiturnya melalui spirit pembebasan. Jika
itu dapat dilakukan, bukan tidak mungkin akan terealisasi sebuah
pendidikan Islam yang membebaskan, menyadarkan, memanusiakan
manusia serta mengarah pada upaya transendensi (pendekatan diri
kepada Allah SWT). Melalui penelitian kualitatif dan pendekatan studi
pustaka, data dalam artikel ini digali dari sumber primer karya Paulo
Freire, serta analisis data mengikuti pola rekomendasi Miles dan
Huberman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Paulo Freire
mengontraskan konsepsi pendidikannya yang membebaskan (liberatory
conception of educcation) dengan ‘banking concept’ (konsep
perbankan). Pendidikan perbankan bersifat monologis, pemecahan
masalah dan didasari oleh pandangan guru tentang worldview. Sementara
itu, pendidikan pembebasan (liberatory education) Paulo Freire
berlangsung secara dialogis, mengajukan masalah (problem-posing) dan
dikonstruksi oleh pandangan peserta didik tentang worldview. Jadi dalam
pendidikan pembebasan, peserta didik memproduksi dan bertindak
berdasarkan ide-ide mereka sendiri, tidak “memakan” ide orang lain.
Spirit pendidikan pembebasan Paulo Freire senada dengan pesan
universal Al-Quran bahwa manusia sebagai the best God’s masterpiece
diperintahkan untuk melaksanakan ‘amr ma’ruf (humanisasi), nahi
munkar (liberasi) dan beriman kepada Allah (transendensi).

Kata Kunci: Pendidikan Pembebasan, Paulo Freire dan Pendidikan
Islam

Abstract:


mailto:muhammadfahmi@uinsby.ac.id
mailto:hanikyunialfiyah@gmail.com
mailto:smart08senata@gmail.com
mailto:fayazfbx@gmail.com

2 |Volume 10 Nomor 1 (2021)

This article explores the concept of Paulo Freire's liberation pedagogy
with Islamic education towards a ‘liberating’ pedagogy. The reality of
Islamic education in the disruption and pandemic era requires the
development of its features through the spirit of liberation. If it is done,
it is impossible to realize the Islamic education which humanize,
awareness and directed to transcendence (approach closer to Allah
SWT). Through qualitative research and literature study approach, the
data extracted from primary sources by Paulo Freire and data analysis
followed the recommendation Miles and Huberman further complement
the discussion of this issues. The results showed that Paulo Freire
conception of liberation pedagogy is contrasted with what he calls
'banking concept'. Banking education is monologic, problem solving and
tearcher’s centered. Meanwhile, Paulo Freire's Liberation pedagogy
takes place in dialogue, problem-solving and constituted by students'
views of the worldview. Thus, in liberation pedagogy, students produce
and act on his own and not ‘eat’ the ideas of others. Paulo Freire's
liberation pedagogy sprit in line with the universal message of the Qur'an
that humans as the best God's masterpieces are commanded to perform
‘amr ma'ruf (humanization), nahi munkar (liberation) and believe in God
(transcendence).

Keywords: liberatory education, Paulo Freire, Islamic education

Pendahuluan

Sesungguhnya tantangan paling nyata pendidikan di negeri ini
adalah adalah faktor keberlangsungan proses pembelajaran yang
cenderung bersifat teoretis an sich dan minim kontekstualisasi.
Pengajaran yang cenderung “guru sentris” membuat para peserta didik
yang notabene masuk kategori milenial dan zilenial merasa jenuh dan
membosankan. Bukan zamannya lagi, proses pendidikan di negeri ini
hanya mengandalkan pola umum sebagaimana yang diadopsi oleh
mayoritas institusi pendidikan mulai tingkat dasar hingga perguruan
tinggi.

Fenomena keterlambatan peserta didik maupun pendidik dalam
menyerap, mencerna dan mengolah informasi atau bahkan justru hanyut
dalam derasnya arus disrupsi dan kungkungan — apa yang disebut Paulo
Freire — “banking concept” (pendidikan berbasis sistem perbankan)®
sehingga membuat Paulo Freire tergerak untuk melakukan revolusi
pendidikan untuk membebaskan peserta didik dari keterbelengguan yang
ada. Spirit pendidikannya tidak hanya sebatas teoretis-filosofis,

! Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed, trans. MB Ramos (New York:
Continuum, 1970).



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 3

melainkan digerakkan dan digiring ke dalam tataran praksis-pragmatis
yang mengandung spirit pembebasan dan berbasis realitas sosial.?

Paulo Freire merupakan pakar, filsuf dan praktisi pendidikan yang
amat fenomenal terkait dengan ide-ide pendidikan pembebasan. Dalam
maha karyanya, “Pedagogy of the Oppressed”, Freire mengomparasikan
sistem pendidikan tradisional dengan "model pendidikan perbankan", di
mana peserta didik diperlakukan seperti bejana kosong yang menunggu
untuk diisi dengan pengetahuan melalui model top-down oleh guru
mereka. Pendekatan pendidikan seperti ini tidak memberikan hubungan
yang berarti dengan realitas peserta didik, justru mendorong
“pembelajaran pasif” melalui kemampuan menghafal, tak ubahnya
seperti hewan. Peserta didik diajarkan untuk menerima apa yang
diberikan kepada mereka tanpa mempertanyakan atau mengkritisinya.

Sebaliknya, bagi Freire, pedagogi pembebasan membalikkan kelas
dan memperlakukan peserta didik sebagai “rekan pencipta pengetahuan”
yang belajar bersama guru dan memiliki “hak suara” dalam apa yang
mereka pelajari. Dengan memusatkan “hak suara dan pilihan peserta
didik”, peserta didik dibebaskan untuk “memimpin” pembelajaran
mereka dan membuat relasi yang bermakna dengan lingkungan sekitar
mereka.® Hal ini sangat membantu mengembangkan kesadaran kritis di
mana peserta didik diberdayakan untuk  mengidentifikasi,
mempertanyakan dan memecahkan masalah yang relevan di masyarakat
ketimbang secara pasif menyerap pengetahuan tanpa alasan lain.

Dalam pandangan Freire, pendidikan menjadi modalitas sekaligus
rujukan utama bagi perubahan peradaban masyarakat menuju — mengutip
Freire —a new kind society (masyarakat jenis baru), sebuah cita-cita ideal
bagi sebuah bangsa.* Dalam konteks inilah, artikel ini berupaya
memberikan satu paradigma pendekatan pendidikan dengan
menyandingkan pendidikan pembebasan Paulo Freire dengan
pendidikan Islam agar tercipta ekosistem peradaban yang humanis-
agamis. Harus diakui, ada sesuatu yang salah dalam pengelolaan sistem
pembelajaran di negeri ini. Pendidikan hingga hari ini masih
diperlakukan sebagai tool untuk mereproduksi dan melestarikan nilai-

2 Hanik Yuni Alfiyah, "Konsep Pendidikan Imam Zarnuji dan Paulo Freire,"
Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies) 1.2
(2013): 202.

8 Paulo Freire, “Pendidikan yang membebaskan, Pendidikan yang
Memanusiakan”, dalam Omi Intan Naomi, Menggugat Pendidikan
Fundamentalisme, Konservatif, Liberal, dan Anarkhis (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2001), 446-447.

4 Paulo Freire, Education as The Practice of Freedom: Cultural Action for
Freedom (Cambridge, MA: Harvard Education Review, Center for the Study of,
1970), 84.



4 |Volume 10 Nomor 1 (2021)

nilai yang kontraproduktif bagi keberlangsungan pengembangan potensi
sumber daya manusia yang lebih beradab. Muatan kurikulum pada
konten materi tertentu, seperti pendidikan agama Islam, masih dipenuhi
oleh orientasi dan ideologi keagamaan, serta berbagai hidden agenda
yang menyimpan conflic of interest yang sarat akan ketikdamurnian
sehingga jika ini dibiarkan berlarut-larut maka kualitas sumber daya
manusia Indonesia hanya bisa menjadi objek, bukan subjek atau pelaku
peradaban yang sesungguhnya. Oleh karenanya, penyandingan konsep
pendidikan pembebasan Paulo Freire dengan pendidikan Islam
menemukan titik relevansinya di sini.

Profil Paulo Freire: Sang Perintis Pendidikan Pembebasan

Di antara perintis yang sangat populer bagi pendidikan
pembebasan adalah Paulo Freire (selanjutnya disebut Freire). Membaca
Paulo Freire tidaklah mudah karena dia adalah seorang Kristen dan
Marxis-dan leksikon-leksikon itu terkadang berparadoks satu sama lain.
Teorinya tentang paradigma pendidikan pembebasan, sebagaimana yang
akan kami paparkan dalam paragraf selanjutnya, sangat penting bagi kita
untuk menelaah, “meneladani” dan begitu juga praktiknya yang luar
biasa.

Paulo Freire lahir pada 19 September 1921 M. di Recife, sebuah
kota pelabuhan di Timur laut Brazil.®> Sejak kecil, dia sudah diajarkan
oleh orang tuanya untuk menghargai pendapat dan pilihan orang lain, dan
hal itu memberikan pengaruh yang sangat besar terhadap filsafat
pendidikannya. Kehidupan ekonomi orang tua Freire tergolong kelas
menengah, tetapi karena suatu musibah, mereka menjadi miskin,
sehingga sering mengalami kekurangan dalam hal finansial. Dengan
begitu, Freire benar-benar mengetahui dan pernah merasakan betapa
tidak enaknya kondisi kemiskinan.

Ketika masih kanak-kanak, Freire bersumpah akan mengabdikan
hidupnya untuk melawan kelaparan dan membela kaum miskin supaya
tidak ada anak lain yang merasakan kelaparan dan penderitaan
sebagaimana yang pernah dialaminya.® Pada 1944 M. ketika usianya 23
tahun, Freire menikah dengan Elza Maia Costa Olivera, seorang guru
sekolah dasar yang kemudian menjadi kepala sekolah di Recife. Dari
pernikahan tersebut mereka mendapatkan tiga orang putri dan dua orang

5 Firdaus M. Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire, YB
Mangunwijaya (Yogyakarta: Logung Pustaka, 2004), 22.

® Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire, YB Mangunwijaya,
22.



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 5

putra.” Pada saat ekonomi keluarganya membaik, Freire berhasil
menyelesaikan sekolahnya dan menempuh pendidikan di Fakultas
Hukum Universitas Recife. Freire belajar filsafat dan psikologi, di
samping juga bekerja sebagai instruktur bahasa Portugis di sebuah
sekolah lanjutan. Selama kuliah Freire banyak membaca karya-karya
pendahulunya seperti Sartre, Althusser, Mounier, Ortega Y. Gasset,
Unamuno, Martin Luther King Jr, Che Guevara, Fromm, Mao Tse Tung,
Marcuse,® yang semua itu berpengaruh kuat pada pemikiran filsafat
pendidikannya. Selanjutnya pada 1959 M. dia mendapat gelar doktor dari
University of Recife.

Freire hampir membaktikan seluruh tenaga dan pikirannya pada
masalah-masalah yang berkaitan dengan pendidikan, hal ini terlihat dari
karir, gerakan sosial, dan politiknya yang selalu menghembuskan nafas
pendidikan, mulai dari pendidikan masyarakat sekolah sampai
masyarakat pinggiran, bahkan masyarakat jalanan. Freire tidak hanya
menjadi teoretisasi dari ide-ide pendidikannya, tetapi juga menjadi
praktisi di lapangan dengan dibantu oleh tim yang dibentuknya. Lebih
jauh, Freire tertarik pada dunia pendidikan karena ketika dia mengamati
kondisi pendidikan di Brazil khususnya, dan negara dunia ketiga
umumnya, menurutnya tidak banyak menyentuh persoalan masyarakat
miskin. Hal itu menuntunnya untuk lebih banyak menelaah kepustakaan
tentang pendidikan, filsafat, dan sosiologi daripada hukum —yang selama
itu — sebagai sarana penghasilannya.

Salah satu gagasan Freire tentang pendidikan pembebasan adalah
ia berkeyakinan bahwa guru harus menjadi pembelajar sejati (long life
learner), bahwa mereka juga harus belajar dari peserta didik dalam satu
dsialog. Prakteknya majinatif, inventif, dan sepenuhnya pragmatis —
yang tidak berarti “hard-headed” (keras kepala) atau “cost-conscious”
(sadar biaya) —, melainkan “willing and able to bring theory to the test”
(bersedia dan mampu membawa teori untuk diuji).° Freire membantu
kita untuk memikirkan tujuan dan cara, tentang misteri keputusasaan dan
harapan serta mendorong kita untuk tidak menunda perubahan sampai
beberapa saat yang tepat, tidak menyia-nyiakan hal yang substansial

" Denis E. Collins, Henry Heyneardhi, and P. Anastasia, Paulo Freire,
Kehidupan, Karya dan Pemikirannya (Komunitas APIRU Yogyakarta
bekerjasama dengan Pustaka Pelajar, 1999), 8.

8 Paulo Freire, Politik Pendidikan, Kebudayaan, Kekuasaan, dan Pembebasan,
Pengantar Penerbit, terj. Agung Prihantoro dan Agung Arif Fudiyartanto
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), cet ke-3, xx.

® Made Pramono, Menyelami Spirit Epistemologi Paulo Freire (Yogyakarta: Ar-
Ruzz Media, 2002), 127.

10 Ann E. Berthoff, "Paulo Freire's Liberation Pedagogy," Language Arts 67.4
(1990): 363.



6 |Volume 10 Nomor 1 (2021)

sehingga membuat setiap individu — tidak terkecuali pendidik dan peserta
didik — untuk siap menghadapi perubahan, siap belajar, siap untuk
pendidikan. Karena Freire memandang “readiness is all” (kesiapan
adalah segalanya). Freire mengingatkan kami pada A.J. Muste'!, seorang
pasifis yang sangat mengganggu Reinhold Niebuhr'?, ketika dia berkata,
“There is no way to peace; peace is the way” (Tidak ada jalan menuju
perdamaian; perdamaian adalah jalan). Saya pikir Freire berkata kepada
kita, “There is no way to trans- formation; transformation is the way
(tidak ada jalan menuju transformasi; transformasi adalah jalannya). Itu
bukan omong kosong; itu bukan paradoks yang harus diselesaikan; itu
adalah dialektika yang harus diberlakukan.®?

Karir Freire cukup cemerlang, hal itu dibuktukan ia diangkat
sebagai Direktur Departeman Pendidikan dan Kebudayaan pada
Pelayanan Sosial di “The State of Pernambuco”. Pengalaman selama di
sana telah membawanya dapat berinteraksi secara langsung dengan
masyarakat miskin.  Tugas kependidikan dan organisasinya
dimanfaatkan untuk merumuskan metode dialogis bagi pendidikan orang
dewasa (adult education).

11 Abraham Johannes Muste (/ masti/ MUS-tee; 8 Januari 1885 — 11 Februari
1967) adalah seorang pendeta dan aktivis politik Amerika kelahiran Belanda.
Dia paling dikenang karena karyanya dalam gerakan buruh (labor movement),
gerakan pasifis (pacifist movement), gerakan antiperang (antiwar movement),
dan gerakan hak-hak sipil (civil rights movement). Lihat Abraham John Muste,
"Pacifism and Class War," Fellowship 66.7-8 (2000): 12; Abraham J. Muste,
"Factional Fights in Trade unions," American Labor Dynamics (1928): 332-348;
Abraham John Muste, The Essays of AJ Muste. Vol. 20529 (Indianapolis:
Bobbs-Merrill Company, 1967).

2. Reinhold Niebuhr, (lahir 21 Juni 1892, Wright City, Missouri, AS—
meninggal 1 Juni 1971, Stockbridge, Massachusetts), teolog Protestan Amerika
yang memiliki pengaruh luas pada pemikiran politik dan yang kritiknya
terhadap liberalisme teologis yang berlaku pada tahun 1920-an secara signifikan
mempengaruhi iklim intelektual dalam Protestan Amerika. Paparannya, sebagai
seorang pendeta di Detroit, terhadap masalah industrialisme Amerika
membawanya untuk bergabung dengan Partai Sosialis untuk sementara waktu.
Seorang mantan pasifis, ia secara aktif membujuk orang-orang Kristen untuk
mendukung perang melawan Hitler dan setelah Perang Dunia Il memiliki
pengaruh yang cukup besar di Departemen Luar Negeri AS. Karya teologisnya
yang paling menonjol adalah The Nature and Destiny of Man, yang
direncanakan sebagai sintesis teologi Reformasi dengan wawasan Renaisans.
Lihat John C. Bennett, "Reinhold Niebuhr", Encyclopedia Britannica, in
https://www.britannica.com/biography/Reinhold-Niebuhr, Accessed 28 August
2021.

13 Ann E. Berthoff, "Paulo Freire's Liberation Pedagogy." Language Arts 67.4
(1990): 363.



https://www.britannica.com/biography/Reinhold-Niebuhr

JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 7

Selain itu, di samping memberikan pendidikan kepada orang
dewasa, juga memberikan seminar, pengarahan, kursus-kursus, dan
pengajaran dalam mata kuliah sejarah dan filsafat pendidikan di
University of Recife,!* Paulo Freire juga produktif dalam menulis,
beberapa karyanya adalah Education as the Practice for Freedom®,
Education: Domestication or Liberation?', The Politics of Education:
Culture, Power, and Liberation*’, Education, Liberation and the
Church'®, Pedagogy of the Oppressed™, The Adult Literacy Process as
Cultural Action for Freedom®, Pedagogy of Freedom: Ethics,
Democracy, and Civic Courage®, Cultural Action for Freedom?, dan
lain sebagainya.

Tujuan Pendidikan Pembebasan

Pemikiran pendidikan Freire an sich tidak hanya berkutat pada
tataran filosofis-teoretis saja, tetapi juga praksis-pragmatis. Hal itu
dibuktikannya dengan gerakan kampanye melek huruf bersama timnya
ke beberapa belahan dunia ketiga.?? Dalam pada itu spirit pendidikan
utama Freire adalah pembebasan. Pendidikan harus dapat menjadi
medium bagi pembebasan manusia dari segala bentuk ketertindasan. Di
antara hal yang terkait erat dengan pendidikan pembebasan adalah
conscientizazao dan humanization”.

14 Collins Denis, Paulo Freire: Kehidupan, Karya dan Pemikirannya, terj.
Henry Heyneardhi dan Anastasia P. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999).

5 Paulo Freire, Education as A Practice of Freedom (Duke University Press,
2018).

16 Paulo Freire, "Education: Domestication or Liberation?," Prospects 2.2
(1972): 173-181.

17 Paulo Freire, The Politics of Education: Culture, Power, and Liberation
(Greenwood Publishing Group, 1985).

18 Paulo Freire, "Education, Liberation and the Church," Religious Education
79.4 (1984): 524-545.

19 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed (Bloomsbury publishing USA,
2018).

20 Paulo Freire, "The Adult Literacy Process as Cultural Action for Freedom,"
Harvard Educational Review 68.4 (1998): 480.

21 paulo Freire, Pedagogy of Freedom: Ethics, Democracy, and Civic Courage
(Rowman & Littlefield Publishers, 2000).

22 paulo Freire, “Cultural Action for Freedom”, Harvard Educational Review,
2000.

Z3Ann E. Berthoff mencatat Freire mampu menyusun abjad petani buta huruf di
Brasil dalam empat puluh jam. Tidak hanya itu, Freire juga menemukan atau
mengklaim kembali metode setua Comenius dan mengajarkan pengenalan suara
dan bentuk huruf secara bersamaan dengan beberapa arti penting. Lihat Ann E.
Berthoff, "Paulo Freire's Liberation Pedagogy," Language Arts 67.4 (1990):
362-369.



8 |Volume 10 Nomor 1 (2021)

Pendidikan pembebasan Freire diawali dengan upaya penyadaran
manusia akan realitas sosialnya. Dalam rangka itu Freire melihat bahwa
”penyadaran” (conscientizacao) merupakan inti daripada pendidikan.
Pendidikan harus berisi materi ajar yang terkait dengan fenomena aktual
dari realitas sosial masyarakat, sehingga melalui pendidikan peserta
didik menjadi sadar akan realitas sosialnya, bahkan sadar akan realitas
dunia.

Dalam upaya conscientizacao, pertanyaan yang diajukan tidak
harus memiliki jawaban yang telah diketahui sebelumnya. Pendidikan
tidak sekadar mengajarkan gaya gravitasi dalam pelajaran fisika.
Pendidikan menampilkan berbagai persoalan sosial. Pendidikan harus
dapat menyadarkan peserta didik akan realitas sosialnya. Dengan begitu,
tidak ada seorang ahli yang memiliki jawaban permanen dari suatu
persoalan sosial. Setiap individu memiliki peluang kebenaran yang sama,
cara melihat persoalan saja yang berbeda. Conscientizacao (penyadaran)
merupakan inti pendidikan. Freire membagi kesadaran manusia menjadi
kesadaran magis, naif, dan kritis.?*

Pertama, kesadaran magis (magical consciousness) adalah
kesadaran masyarakat yang tidak mampu melihat kaitan antara satu
faktor dengan faktor lain.?® Misalnya, masyarakat miskin yang tidak
mampu melihat kaitan antara kemiskinan mereka dengan sistem politik
dan kebudayaan. Kesadaran ini lebih melihat pada faktor di luar manusia
(natural  maupun  supranatural)  sebagai  penyebab  dari
ketidakberdayaannya. Proses pendidikan yang menggunakan logika ini
tidak memberikan kemampuan analisis, kaitan antara sistem dan struktur
terhadap suatu permasalahan masyarakat. Peserta didik secara dogmatis
menerima kebenaran dari guru, tanpa ada mekanisme untuk memahami
makna ideologis dari setiap konsepsi kehidupan masyarakat.

Kedua, kesadaran naif (naival consciousness) yang melihat aspek
manusia menjadi akar permasalahan dalam masyarakat.?® Dalam
kesadaran ini, masalah etika, kreativitas, need for achivement dianggap
sebagai penentu perubahan sosial. Jadi dalam menganalisis mengapa
suatu masyarakat miskin, mereka menganggap hal itu karena salah
mereka sendiri. Oleh karena itu, man power development (membangun
kekuatan manusia) adalah sesuatu yang diharapkan sebagai pemicu
perubahan. Pendidikan dalam konteks ini tidak mempertanyakan sistem
dan struktur, bahkan sistem dan struktur dianggap sudah baik dan benar,

24 William A. Smith, The Meaning of Conscientizacao: The Goal of Paulo
Freire's Pedagogy (University of Massachusetts Medical School, 1976); Fakih
Mansour, R. Topatirnasang, and T. Rahardjo, Pendidikan Popular, Membangun
Kesadaran Kritis (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), 23-24.

25 Paulo Freire, Conscientizagdo (Cortez Editora, 2018).

% Paulo Freire, Conscientizag&o.



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 9

dan merupakan faktor given, sehingga tidak perlu dipertanyakan lagi.
Tugas pendidikan adalah bagaimana mengarahkan peserta didik agar
bisa beradaptasi dengan sistem yang sudah ada.

Ketiga, kesadaran kritis (critical consciousness) yang melihat
aspek sistem dan struktur sebagai sumber masalah.?’ Pendidikan
mencoba menganalisis secara kritis sistem dan struktur sosial, politik,
ekonomi, budaya, dan konteks masyarakat lainnya. Paradigma Kritis
dalam pendidikan adalah melatih peserta didik agar mampu
mengidentifikasi ketidakadilan dalam sistem dan struktur yang ada,
kemudian menganalisis bagaimana sistem itu bekerja, serta bagaimana
mentransformasikannya. Tugas pendidikan dalam paradigma ini adalah
menciptakan ruang dan kesempatan agar peserta didik terlibat aktif
dalam proses penciptaan struktur yang secara fundamental baru dan lebih
baik.

Kesadaran bukan hanya imitasi dari realitas atau sebaliknya
realitas juga bukan semata konstruksi kesadaran yang berubah-ubah.
Kesadaran merupakan cara memahami satu kesatuan dialektis, dimana
seseorang menemukan hubungan antara subjektivitas dan objektivitas.
Setelah itu seseorang harus mempertimbangkan peran kesadaran
manusia sebagai makhluk yang betul-betul sadar dalam proses
perubahan.?® Penyadaran pada umumnya dan conscientizacao pada
khususnya, memperhatikan perubahan-perubahan hubungan antar
manusia demi memperbaiki penyelewengan yang dibuat oleh manusia
sendiri. Conscientizacao bukan teknik atau transfer informasi saja, atau
hanya pelatihan keterampilan, tetapi merupakan proses dialogis yang
mengantarkan individu secara bersama-sama untuk memecahkan
masalah-masalah eksistensial.

Conscientizacao mengemban tugas pembebasan, dan itu berarti
menciptakan norma, aturan, prosedur, dan kebijakan baru.?® Refleksi ini
menandai juga keberadaan manusia dalam hal kesadaran yang
dimunculkannya. Keberadaan manusia diberkati kemampuan untuk
bertindak secara sadar. Ini bukan aksi pasif, tetapi aksi aktif yang
menjembatani diri dan realitas dalam rangka mentransformasikan dunia.
Kapasitas kritis untuk menjadi pengubah wajah dunia ini ditandai -oleh
apa yang disebut Freire- sebagai integrasi manusia dengan dunia nyata.
Dengan kesadaran sebagai inti dari pendidikan (consciousness as the
core of education), diharapkan peserta didik (manusia umumnya) sadar
akan realitas diri dan dunianya. Realitas manusia yang sering mengalami

27 Paulo Freire, Conscientizag&o.

28 Freire, Politik Pendidikan, Kebudayaan, Kekuasaan dan Pembebasan, 250-
251.

2 Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire & Y.B.
Mangunwijaya, 52.



10 |Volume 10 Nomor 1 (2021)

ketertindasan atau penindasan, dapat disadari melalui proses pendidikan
yang salah satu metodenya adalah dialogis. Setelah sadar, manusia dapat
membebaskan diri dari segala bentuk kehidupan yang menindas, dan dari
sini derajat kemanusiaan (humanis) akan bisa dicapai secara utuh.

Dalam banyak kesempatan Freire menyatakan bahwa pendidikan
merupakan nilai yang paling vital bagi proses pembebasan manusia.
Pendidikan menjadi jalur permanen pembebasan, dan berada dalam dua
tahap. Pertama, pendidikan menjadikan orang sadar akan penindasan
yang menimpa mereka dan melalui gerakan praktis mengubah keadaan
itu. Kedua, pendidikan merupakan proses permanen aksi budaya
pembebasan.*

Pendidikan menjadi proses pemerdekaan, bukan penjinakan
(domestifikasi) sosial sebagaimana yang sering terjadi dalam dunia
ketiga (seperti Brazil), yakni pendidikan sering dijadikan alat untuk
melegitimasi kehendak penguasa terhadap rakyat yang tidak berkuasa.
Untuk itu pendidikan harus menjadi refleksi dan tindakan® secara
menyeluruh untuk mengubah realitas yang menindas menuju
pembebasan. Pembebasan ibarat melahirkan seorang manusia dan
melahirkan itu menyakitkan. Manusia yang lahir adalah manusia baru,
yang hanya bisa muncul bila kontradiksi penindas-tertindas dikalahkan
oleh pemanusiaan seluruh manusia. Kontradiksi inilah yang harus
ditaklukkan dalam aksi bersama, sehingga yang ada bukan lagi istilah
penindas dan yang ditindas, melainkan manusia yang sedang berproses
menjadi (become) untuk mencapai kebebasan.®

Freire memberikan gambaran tentang upaya pembebasan dari
berbagai aspek. Aspek ini tidak hanya terdapat pada persoalan
pendidikan, tetapi juga ekonomi, politik, hukum, atau kebudayaan
sehari-hari.® Untuk itu integrasi realitas masalah sosial ke dalam
pendidikan merupakan salah satu upaya untuk mencapai pembebasan
diri dari permasalahan sosial. Masalah dapat terjadi kapan dan di mana
saja selagi manusia masih hidup. Salah satu masalah yang paling dirasa
saat itu adalah adanya kelompok penindas di satu sisi dan kelompok
tertindas di sisi lain. Kelompok tertindas berada di bawah eksploitasi
kaum penindas.

% Paulo Freire, “Pendidikan yang membebaskan, Pendidikan yang
Memanusiakan”, 446-447.

31 Paulo Freire, and Ivan Illich, Pendidikan Kaum Tertindas, cet V1, edisi Revisi
(Jakarta: Pustaka LP3ES Indonesia, 2008), 44.

32 Freire, “Pendidikan yang Membebaskan, Pendidikan yang Memanusiakan”,
440.

% Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire & Y.B.
Mangunwijaya, 45.



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 11

Dalam konteks ini, yang menjadi sasaran pendidikan Freire adalah
seluruh komunitas bernama manusia, khususnya kaum tertindas atau
kelompok miskin yang selama ini kurang diuntungkan dalam hal
pendidikan. Freire membawa program pemberantasan buta huruf kepada
ribuan petani miskin di Timur laut tempatnya bekerja. Gebrakan yang
dilakukan Freire mendapat sambutan dari golongan kaum minoritas
(tertindas). Kedatangan program Freire tersebut menjadi salah satu
harapan baru bagi mereka, karena hak untuk memberikan suara
seseorang saat itu tergantung pada kemampuan baca tulis.

Dalam karya Pedagogy of the Oppressed (pendidikan kaum
tertindas), Freire melontarkan wacana pembebasan yang didasarkan
pada keyakinan transformasi politik dan individu. Dia menekankan
bahwa struktur, sistem, atau lembaga penindasan harus ditolak. Freire
menggambarkan penindasan sebagai kondisi dimana ”A” secara objektif
mengeksploitasi ”B” atau merintangi usahanya untuk menegaskan diri
sebagai seseorang yang bertanggung jawab. Antara penindas dan
tertindas merupakan manifestasi dari perilaku dehumanisasi. Penindas
didehumanisasikan oleh tindakan penindasan yang —bisa jadi- akan
menghancurkan  dirinya  sendiri,  sedangkan  si  tertindas
didehumanisasikan oleh realitas penindasan yang mereka alami.

Freire mengklaim bahwa tugas kemanusiaan kaum tertindas
adalah pembebasan dirinya sendiri. Dia juga mengingatkan bahwa
seringkali ketika kaum tertindas berusaha membebaskan dirinya, dia
terlempar menjadi sub-oppressed dengan mengidentifikasi diri sebagai
penindas baru. Kebebasan berarti keluar dari hegemoni penindas dan
memiliki otonomi serta tanggung jawab secara mandiri. Bagi si tertindas,
ini dapat menjadi tindakan menakutkan karena berhadapan dengan
pembalasan dari penindas dan menghadapi kecaman dari kaum tertindas
lain.® Freire mengidentifikasi hal ini dengan kata-kata, ketika si
tertindas menyerang sesamanya, justru si penindas semakin eksis dalam
menghalangi aksi transformatif™.

Kaum penindas sering menuduh kaum tertindas sebagai
pemberontak, selalu tidak puas, kejam, biadab, jahat atau buas jika
mereka menentang kekejaman para penindasnya. Meski demikian, di
dalam reaksi kaum tertindas terhadap kekejaman kaum penindas dapat
ditemukan ungkapan cinta kasih; sedangkan kekejaman kaum penindas
mencegah kaum tertindas mencapai keberadaan sebagai manusia
seutuhnya.® Kekejaman kaum tertindas melawan kaum penindas yang
hegemonik, sebenarnya bertujuan untuk menuntut hak-hak mereka

3 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 28.

% Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire & Y.B.
Mangunwijaya, 55.

% Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 29.



12 |Volume 10 Nomor 1 (2021)

secara manusiawi. Hal itu menuntut mereka agar secara konkret
menyadari Kketertindasan yang mereka alami. Oleh karena itu, ketika
kaum tertindas berpartisipasi aktif dalam pendidikan pembebasan, ini
akan menjadi “an instrument for their critical discovery that both they
and their oppressors are manifestation of dehumanization” (instrumen
bagi temuan kritis mereka, baik yang tertindas dan penindas adalah
manifestasi dehumanisasi).>” Dengan demikian, tujuan pendidikan kaum
tertindas adalah mengembalikan kemanusiaannya yang hilang.

Di lain itu, pendidikan juga semestinya menjadi usaha untuk
humanisasi diri dan sesama, yaitu melalui tindakan sadar untuk
mengubah dunia. Humanisasi (memanusiakan manusia) merupakan
suatu praktik hidup untuk mencapai keadaan manusia yang sejati karena
sesuai dengan fitrahnya. Akan tetapi proses humanisasi sering diiringi
dengan kondisi dehumanisasi (tidak manusiawi) yang memang harus
diperangi. Dalam konteks yang konkret dan objektif, masalah
humanisasi atau dehumanisasi merupakan kemungkinan yang selalu
tersedia bagi seseorang sebagai makhluk ”belum selesai” yang
menyadari ketidaksempurnaannya.®

Humanisasi merupakan fitrah manusia, namun acapkali diingkari
oleh manusia sendiri (terutama oleh kaum penindas); dan justru karena
adanya pengingkaran tersebut, humanisasi menjadi disadari.
Pengingkaran terhadap humanisasi biasanya berupa perlakuan tidak adil,
pemerasan, penindasan, dan kekejaman kaum penindas. Humanisasi
diakui sebagai bentuk kerinduan kaum tertindas akan kebebasan dan
keadilan, serta perjuangan mereka untuk meraih kembali harkat
kemanusiaan mereka yang hilang. Lain halnya dengan dehumanisasi
(perilaku tidak manusiawi). Fenomena dehumanisasi — yang diakibatkan
proses industrialisasi, digitalisasi dan disrupsi — telah terjadi sepanjang
sejarah; namun itu bukan fitrah sejarah. Bagi yang mengakui bahwa
dehumanisasi sebagai fitrah sejarah, maka mereka telah terjebak dalam
kondisi keterputusasaan. Perjuangan untuk humanisasi, emansipasi
kaum pekerja, mengatasi keterasingan, pengesahan manusia sebagai
pribadi-pribadi, akan tidak bermakna bagi mereka yang telah putus asa.
Meski dehumanisasi merupakan fakta sejarah yang konkret, namun
bukan suatu takdir yang harus diterima begitu saja.*®

Perilaku yang menyimpang dari praktik manusiawi
(dehumanisasi), cepat atau lambat akan mendorong kaum tertindas untuk
berjuang menentang mereka yang telah menindas. Agar perjuangan itu
bermakna, menurut Freire, maka dalam perjuangannya untuk merebut

87 Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire & Y.B.
Mangunwijaya, 54.

% Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 11.

% Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 11-12.



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 13

kemanusiaannya, kaum tertindas tidak boleh berbalik menjadi penindas
baru bagi kaum penindas lama; tetapi harus berusaha memulihkan
kembali kemanusiaan keduanya. Salah satu jalur untuk menggugah rasa
kemanusiaan manusia adalah melalui pendidikan. Dengan demikian,
pendidikan juga bertujuan untuk humanisasi.

Kurikulum dan Konten Pendidikan Pembebasan

Kurikulum dan muatan materi pendidikan pembebasan adalah
materi-materi yang bersifat kontekstual, artinya berisi tentang realitas
sosial masyarakat (berbasis realitas sosial). Pendidikan kontekstual
adalah sebuah teori dan model pendidikan yang mengupayakan peserta
didik untuk menjadi subjek dalam rangka menjawab persoalan-persoalan
yang muncul dalam realitas sosial. Pendidikan bisa mengambil
kesadaran sebagai suatu titik tolak yang menampilkan sesuatu yang oleh
Freire disebut ‘arkeologi kesadaran’,*® yakni suatu pengujian atas
pemikiran manusia yang menemukan keadaan sadar. Freire menekankan
peran berfikir dalam pembuatan kembali dunia. Dengan arkeologi
kesadaran, manusia dapat menemukan kembali sejarah dan kebudayaan.

Manusia adalah pencipta sejarahnya sendiri. Tugas kesejarahan
dan kemanusiaan terbesar bagi kaum tertindas adalah membebaskan diri
mereka sendiri dan juga kaum penindas mereka,** membebaskan diri
mereka dari ketertindasan dan membebaskan kaum penindas dari segala
bentuk perilaku yang menindas, baik melalui kekuasaan, harta, ataupun
yang lain. Manusia adalah makhluk yang berada dalam proses menjadi
(becoming process), sehingga perlu menyadari bahwa dirinya masih
belum lengkap dan belum selesai.

Pendidikan yang bermuatan materi ajar yang bersifat kontekstual,
mengarahkan pada peserta didik untuk berinteraksi dengan dunianya,
karena tugas pendidikan adalah memproblematisasi realitas sosial
menjadi bagian daripada manusia sebagai peserta didik. Freire dalam
pedagoginya membuat tiga skema dalam merumuskan pendidikan
kontekstual. Pertama, investigasi, yaitu pengujian dan penemuan
kesadaran manusia yang bersifat tahayul atau magis, naif, dan kritis.
Kedua, tematisasi, yaitu pengujian semesta tematis dengan reduksi;
penemuan tema-tema generatif yang baru, yang tersirat dalam tema-tema
sebelumnya. Ketiga, problematisasi; penemuan situasi-situasi rumit dan
tindakan-tindakan limit yang mengarah pada aksi otentik tindakan
kultural permanen untuk pembebasan.*?

40 Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire dan Y.B.
Mangunwijaya, 43-44.

41 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 12.

42 Collins, Paulo Freire; Kehidupan, Karya dan Pemikirannya, 150-151.



14 |Volume 10 Nomor 1 (2021)

Pendidikan pembebasan dengan materi ajar berupa realitas
(masalah) sosial memosisikan manusia (peserta didik) pada kondisi
untuk menghadapi dan menyelesaikan berbagai masalah sosial serta
menegaskan bahwa manusia adalah makhluk yang berada dalam proses
menjadi (becoming), dan tidak pernah selesai, atau sebagai makhluk
yang tidak pernah sempurna dalam menghadapi realitas. Manusia
mengetahui bahwa dirinya adalah makhluk yang tak pernah tuntas,
mereka sadar akan ketidaksempurnaannya, dan karena itu pendidikan
sebagai bentuk pengejawantahan yang khas manusiawi. Sifat belum
selesai dari manusia dan sifat terus berubahnya realitas mengharuskan
pendidikan sebagai kegiatan yang terus berlangsung tanpa akhir (in never
ending process) atau life long education (pendidikan seumur hidup).

Praktik pendidikan pembebasan harus menggambarkan konsep
tentang manusia dan dunianya. Pengenalan itu harus bersifat subjektif
sekaligus objektif untuk memperoleh pengetahuan tentang realitas.
Realitas itu bukan hanya data-data objektif, tetapi fakta konkret yang
terjadi di mana-mana terutama di dunia ketiga. Berbagai persoalan perlu
diintegrasikan kedalam dunia pendidikan untuk dicari penyebab dan
penyelesaiannya melalui proses yang dialogis.

Dengan demikian, materi pendidikan pembebasan tidak hanya
bersifat teks book, tetapi harus kaya dengan materi-materi realitas sosial
yang dapat didiskusikan di dalam kelas untuk melatih peserta didik agar
dapat membebaskan dirinya dari realitas sosial yang penuh masalah.
Pendidikan kontekstual (berbasis realitas sosial) mengajari peserta didik
untuk dapat mendiskusikan masalah sosialnya dan mencari solusi untuk
kemudian dapat bebas dari masalah tersebut.

Proses Pendidikan Pembebasan

Proses implementasi pendidikan pembebasan adalah bersifat
dialogis. Pendidikan dialogis merupakan upaya penolakan terhadap
pendidikan ‘gaya bank’ (tradisional), yang telah menjadikan pendidikan
sebagai ajang monopoli guru terhadap peserta didik di sekolah. Dalam
upaya counter terhadap hal tersebut, seharusnya guru dan peserta didik
menjadi mitra dialog dalam memecahkan segala persoalan, bukan
membuat jarak antara guru dan peserta didik, karena dengan adanya jarak
akan membuat peluang penindasan guru terhadap peserta didik terbuka
lebar.

Pendidikan gaya bank (banking concept education) diibaratkan
Freire sebagai sebuah kenyataan dimana guru menabungkan ilmunya
kepada peserta didik secara sepihak. Guru menceritakan tentang objek-
objek pengetahuan, sementara peserta didik dengan patuh
mendengarkannya tanpa ada nilai kritis sedikit pun. Guru membicarakan
suatu realitas seolah-olah menjadi sesuatu yang kaku, statis, tidak



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 15

bergerak, terpisah satu sama lain, dan dapat diramalkan.** Dalam hal ini,
peserta didik diposisikan sebagai celengan bagi guru yang menabung
inilah yang dinamakan Freire sebagai pendidikan gaya bank. Pada
pendidikan gaya ini, ruang gerak peserta didik hanya terbatas sebagai
penerima, pencatat, dan penyimpan pengetahuan. Memang benar, dalam
hal ini peserta didik akan efektif dalam mencatat dan menyimpan
pengetahuan, tetapi ia akan pasif dan miskin dalam hal daya cipta dan
daya ubah pengetahuan.** Akibatnya, peserta didik akan sulit berperan
dalam menemukan pengetahuan (discovery of knowledge); padahal
usaha untuk mencari dan menemukan pengetahuan adalah praktik
empiris yang diharapkan di dalam proses pendidikan.

Menurut Freire, konsep pendidikan perbankan (a banking
concept) sangat tidak efektif dan menciutkan nyali serta potensi yang
dimiliki oleh individu. Sebab pendidikan model perbankan
meniscayakan, “the property of the teacher rather than a medium
evoking the critical reflection of both teacher and students” (properti
milik guru daripada media yang membangkitkan refleksi kritis baik guru
dan peserta didik)*®; dan pendidikan dipandang sebagai transaksi di mana
guru menitipkan pengetahuan kepada peserta didiknya (a transaction in
which teachers deposit knowledge in their students). Atau dalam bahasa
yang sederhana, pendidikan perbankan setidaknya mengandungi
beberapa kriteria berikut, yaitu 1) Guru mengajar, peserta didik diajar; 2)
Guru tahu segalanya, peserta didik tidak tahu apa-apa; 3) Guru berfikir,
peserta didik dipikirkan; 4) Guru bercerita, peserta didik patuh
mendengarkan; 5) Guru mengatur, peserta didik diatur; 6) Guru memilih
dan memaksakan pilihannya, peserta didik menyetujui; 7) Guru berbuat,
peserta didik membayangkan dirinya berbuat sesuai gurunya; 8) Guru
memilih apa yang akan diajarkan, peserta didik menyesuaikan diri; 9)
Guru mengacaukan wewenang ilmu pengetahuan dengan wewenang
jabatannya dan menghalangi kebebasan peserta didik; 10) Guru adalah
subjek dalam proses belajar, peserta didik adalah objeknya.*®

Pendidikan dengan gaya bank amatlah hegemonik, di mana
kreatifitas peserta didik bisa diberangus lewat praksis otoritas guru. Pada
akhirnya guru pun bertindak menindas sang peserta didik dengan tidak
memberikan kebebasan berekspresi atau beraspirasi akan segala uneg-
unegnya yang mungkin sangat mengganggu dalam memori otaknya.
Peserta didik akan menjadi tumpul daya kreasinya jika pendekatan
monolog (gaya bank) tersebut diterapkan dalam pendidikan. Pendidikan
justru menjadi alat penindasan dan bukan penyadaran kritis serta

43 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 49.
4 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 50-51.
4 Freire, Pedagogy of the Oppressed, 80.
“6 Freire, Pedagogy of the Oppressed, 51-52.



16 |VVolume 10 Nomor 1 (2021)

pembebasan manusia untuk mencapai harkat kehidupan yang
manusiawi.

Oleh karena itu, harus dilakukan reformasi dalam hal pendidikan.
Reformasi itu memerluka proses operasionalisasi dan implementasi yang
runut dan terukur. Dalam pendidikan pembebasan, proses pendidikan
sepenuhnya melalui dialog, guru-peserta didik dan peserta didik-guru.
Mereka bersama-sama bertanggung jawab untuk proses menjadi
(becoming) manusia seutuhnya.*” Dialog merupakan kebutuhan
eksistensial manusia. Dialog adalah penggunaan bahasa atau kata yang
disusun berdasarkan refleksi dan aksi. Kata yang diucapkan tanpa
tindakan adalah verbalisme,*® dan tindakan tanpa refleksi merupakan
aktivisme.

Dalam analisis Freire, dialog yang penuh harapan merupakan
tindakan revolusioner, sebagai pengetahuan empiris yang bertemu
dengan pengetahuan kritis. Melalui dialog dan komunikasi bahasa,
peserta didik dianggap bertanggung jawab dalam proses pembelajaran
mereka sendiri, dan lalu menjadi mitra guru dalam belajar. Freire
menegaskan bahwa dialog merupakan hal yang esensial bagi proses
penyadaran dan pembebasan. Freire menggarisbawahi potensi yang luas
dari dialog dan dengan bersemangat mempertahankan kekuatan bahasa
sebagai alat yang mampu menanamkan dominasi maupun kebebasan.
Tentu saja dialog dapat membawa seseorang untuk memaknai dunia dan
mendorong transformasi sosial dan pembebasan. Menurut Freire nilai-
nilai seperti cinta kasih adalah esensi dialog; “If I do not love the world;
if I do not love life; if I do not love people, I cannot enter into dialogue”
(jika aku tidak mencintai dunia; jika aku tidak mencintai hidup; jika aku
tidak mencintai rakyat, aku tidak dapat terlibat dalam dialog).*® Dialog
mengandung arti bersikap kritis yang berisi tentang objek-objek dan
subjek-subjek dialog. Dengan begitu dialog harus berjalan bebas, efektif,
dan penuh harapan.®

Konteks dialog yang teoretis pada dasarnya menghadirkan fakta
berupa keadaan nyata yang secara kritis bisa dianalisis. Analisis ini
melibatkan pengujian atas abstraksi dengan cara merepresentasikan
realitas yang konkret, terutama dalam mencari pengetahuan yang

47 Freire, Pedagogy of the Oppressed, 80.

8 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 72.

4 Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire & Y.B.
Mangunwijaya, 47.

% Paulo Freire juga menegaskan bahwa semestinya pendidikan (pedagogi) itu
menjadi sebuah harapan bagi setiap manusia (terutama peserta didik); harapan
ke depan untuk mencapai cita-cita mulia dalam kehidupan. Mengenai pedagogi
harapan, lihat Paulo Freire, Pedagodi Harapan: Menghayati Kembali Pedagogi
Kaum Tertindas, cet. 5 (Yogyakarta: Kanisius, 2005).



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 17

kontekstual. Guru dan peserta didik (sebagai subjek pengetahuan yang
dialogis) berada pada posisi “’setara” dalam proses penyelidikan terhadap
objek. Dialog yang teoretis harus diaplikasikan kedalam dataran praktis
yang kontekstual (sesuai dengan realitas sosial yang terjadi dan aktual).
Berawal dari dialog, maka langkah selanjutnya muncul metode
pengajuan masalah (a problem-posing method) di mana guru dan peserta
didik adalah penyelidik bersama yang kritis. Bekerja dengan guru untuk
mempermasalahkan dunia mereka, peserta didik “‘come to see the world
not as a static reality, but as a reality in process” (datang untuk melihat
dunia bukan sebagai realitas statis, tetapi sebagai realitas dalam
proses).* ‘Looking at the past” (melihat masa lalu), misalnya, menjadi
sarana untuk memahami lebih jelas apa dan siapa mereka sehingga
mereka dapat lebih bijak membangun masa depan.®? Pada saat yang
bersamaan, sebagaimana dikatakan Freire, “kemampuan pendidik untuk
mengetahui objek senantiasa direproduksi secara terus-menerus”, maka
dialog adalah “penyegelan” bersama antara guru dan peserta didik dalam
tindakan bersama untuk mengetahui dan mengetahui kembali objek
belajar”.®  Akhirnya, muatan pendidikan pembebasan adalah
'representasi' yang terorganisir, sistematis dan dikembangkan kepada
individu tentang hal-hal yang ingin mereka ketahui lebih banyak'.>*
Sementara isinya “dibentuk, dikonstruksi dan diatur oleh pandangan
peserta didik tentang worldview”, bagaimanapun, tugas guru adalah
dialogis untuk “menyajikan kembali” (re-present) alam semesta itu
kepada orang-orang dari siapa dia pertama kali menerimanya dan proses
“menyajikan kembali” itu bukan sebagai kuliah (lecture), tetapi sebagai
masalah (problem)'.*® Jadi dalam pendidikan pembebasan, peserta didik
memproduksi dan bertindak berdasarkan ide-ide mereka sendiri, tidak
“memakan” dan “menelan” ide orang lain secara mentah.>®
Fenstermacher dan Soltis, dalam karya mereka Approaches to
teaching®’, mengklasifikasikan Freire dan Peters sebagai ‘liberationists’
(pembebasan), yaitu para filsuf yang memandang guru sebagai seseorang
yang 'membebaskan dan membuka pikiran pembelajar' (frees and opens

51 Freire, Pedagogy of the Oppressed, 66.

52 Freire, Cultural Action for Freedom, 84.

%3 Ira Shor, and Paulo Freire, “What is the “Dialogical Method” of Teaching?,"
Journal of education 169.3 (1987): 11-31.

% Freire, Pedagogy of the Oppressed, 93.

55 Freire, Pedagogy of the Oppressed, 109.

% Kelvin Stewart Beckett, "Paulo Freire and the Concept of Education,"
Educational Philosophy and Theory 45.1 (2013): 49-62.

5" Gary D. Fenstermacher, Jonas F. Soltis, and Matthew N. Sanger, Approaches
to Teaching (Teachers College Press, 2015).



18 |Volume 10 Nomor 1 (2021)

the mind of the learner).*® Mereka juga mengatakan bahwa Freire adalah
'mungkin artikulator awal yang paling terkenal dari peran guru
emansipasionis’ (the best-known early articulator of the role of the
emancipationist teacher).® Pengajaran emansipatoris menjadi 'varian
dari pendekatan liberasionis, dengan pendekatan politik dan sosial yang
kuat orientasi'.?® Bukannya Peters tidak memiliki orientasi politik dan
sosial, namun jelas dia memilikinya.! Termasuk juga bukan poin
penting bahwa orientasinya berbeda dari Freire, meskipun jelas memang
demikian. Perbedaan yang signifikan, setidaknya bagi kami, adalah
bahwa Peters memulai proses pendidikan dengan monolog di mana guru
mentransmisikan pengetahuan mereka kepada peserta didik, meminta
mereka untuk memecahkan masalah yang semakin kompleks, mengatur
masalah sampai mereka mencapai titik di mana mereka dapat mulai
mengatasinya isu-isu terkini dalam ‘bentuk-bentuk pemikiran dan
kesadaran'®? yang sekarang mereka bagikan dengan guru-guru mereka.
Sementara itu, Freire di sisi lain, memulai kampanye literasinya
dengan penelitian tentang ‘linguistic universe’ (alam semesta linguistik)
peserta didik yang mencari 'kata-kata generatif' bersuku tiga seperti
FAVELA (perkampungan kumuh).%® Dia kemudian memasukkan setiap
kata ke dalam 'kodifikasi'—di sini slide yang menggambarkan 'situasi
eksistensial peserta didik di daerah kumuh'—yang berfungsi sebagai
'objek yang dapat diketahui yang menengahi antara mata pelajaran yang
mengetahui pendidik dan peserta didik dalam tindakan mengetahui
bahwa mereka mencapai dalam dialog'.®* Bagi Freire, guru dan peserta
didik ditempatkan dalam ‘concrete context’ (konteks konkret), ‘the ‘slum
reality’ (realitas kumuh), dan ‘a theoretical context’ (konteks teoretis),
'kelompok diskusi' (circulo de cultura) di mana mereka terlibat dalam
‘dialog tentang alasan realitas kumuh’ (penekanan pada aslinya). Dialog
ini memungkinkan peserta didik untuk mengubah interpretasi mereka
tentang realitas dari sekedar opini (baca: mitos) menjadi lebih
'pengetahuan kritis' melalui proses 'de-kodifikasi' realitas dan ‘re-
totalizing'. Pada saat yang bersamaan, peserta didik merasa disubjekkan,

% Gary D. Fenstermacher, Jonas F. Soltis, and Matthew N. Sanger, Approaches
to Teaching, 5.

% Gary D. Fenstermacher, Jonas F. Soltis, and Matthew N. Sanger,
Approaches to Teaching, 52.

60 Gary D. Fenstermacher, Jonas F. Soltis, and Matthew N. Sanger,
Approaches to Teaching, 51.

61 Stanley 1. Benn, and Richard Stanley Peters, The principles of Political
Thought (New York: Free Press, 1965).

62 Richard Stanley Peters, Ethics and Education (routledge revivals)
(Routledge, 2015), 31.

83 Freire, Cultural Action for Freedom, 53.

64 Freire, Cultural Action for Freedom, 53.



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 19

ditempatkan dalam posisi yang “pas” schingga tidak merasa
dikambinghitamkan atau menjadi objek sebagaimana halnya pendidikan
perbankan.®

Bagi Freire, pendidikan pembebasan haruslah memua; 1) Metode
yang aktif, dialogis, kritis, dan menggugah sikap kritis; 2) Mengubabh isi
program pendidikan (ke arah yang menyadarkan —pen.); 3)
Menggunakan teknik-teknik seperti pemilah-milahan tema (pelajaran —
pen.). Dengan demikian, metode yang diprioritaskan dalam pendidikan
adalah dialog sebagaimana paparan di muka yang merupakan hubungan
harmonis dan saling mengisi yang bersifat horizontal antar manusia.®®

Freire menggarisbawahi dialog memiliki dua potensi, yaitu
menanamkan hegemoni atau doktrin maupun membebaskan. Tentu saja
dialog dalam konteks pendidikan pembebasan bertujuan untuk
membawa seseorang untuk memaknai dunia dan mendorong
transformasi sosial dan pembebasan. Sungguhpun demikian, menurut
Freire ada seperangkat nilai-nilai yang dipatuhi agar proses dialog itu
berjalan sesuai yang diharapkan, di antaranya nilai-nilai seperti cinta
kasih yang menjadi esensi dialog; “If I do not love the world; if | do not
love life; if I do not love people, I cannot enter into dialogue” (jika aku
tidak mencintai dunia; jika aku tidak mencintai hidup; jika aku tidak
mencintai rakyat, aku tidak dapat terlibat dalam dialog).®” Dialog
mengandung arti bersikap kritis yang berisi tentang objek-objek dan
subjek-subjek dialog. Dengan begitu dialog harus berjalan bebas, efektif,
dan penuh harapan.®®

Konteks dialog yang teoretis pada dasarnya menghadirkan fakta
berupa keadaan nyata yang secara kritis bisa dianalisis. Analisis ini
melibatkan pengujian atas abstraksi dengan cara merepresentasikan
realitas yang konkret, terutama dalam mencari pengetahuan yang
kontekstual. Guru dan peserta didik (sebagai subjek pengetahuan yang
dialogis) berada pada posisi “’setara” dalam proses penyelidikan terhadap
objek. Dialog yang teoretis harus diaplikasikan kedalam dataran praktis
yang kontekstual (sesuai dengan realitas sosial yang terjadi dan aktual).

% Freire, Pedagogy of the Oppressed, 54.

% Paulo Freire, Education for Critical Conciousness (New York: Continuum
Publishing Company, 2000), 45.

7 Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire & Y.B.
Mangunwijaya, 47.

% Paulo Freire juga menegaskan bahwa semestinya pendidikan (pedagogy) itu
menjadi sebuah harapan bagi setiap manusia (terutama peserta didik); harapan
ke depan untuk mencapai cita-cita mulia dalam kehidupan. Mengenai pedagogi
harapan, lihat Paulo Freire, Pedagodi Harapan: Menghayati Kembali Pedagogi
Kaum Tertindas, cet. 5 (Yogyakarta: Kanisius, 2005).



20 |Volume 10 Nomor 1 (2021)

Setidaknya ada lima (5) sikap (attitude) yang harus dimiliki dalam
merealisasikan proses yang dialogis.®® Pertama, rasa cinta kasih. Dialog
tidak akan terjadi tanpa adanya rasa cinta kasih yang mendalam terhadap
dunia dan sesamanya. Cinta sekaligus menjadi dasar daripada dialog
bahkan dialog itu sendiri. Kedua, sikap rendah hati. Dialog tidak akan
terjadi bila sesama manusia saling menunjukkan ego kesombongannya.
Dialog akan terjalin bila sesama manusia menyadari akan kekurangan
masing-masing dan sadar bahwa manusia adalah makhluk yang belum
selesai dan tidak sempurna, sehingga perlu hubungan yang dialogis
dalam rangka menutupi kekurangan masing-masing.

Ketiga, adanya keyakinan yang mendalam terhadap diri manusia.
Manusia yang dialogis yakin (percaya diri) akan diri dan manusia lain,
sehingga tercipta sikap saling menghargai dalam praktik dialog. Rasa
cinta kasih, rendah hati, dan keyakinan diri menjadi dasar dari proses
dialog yang mengarah pada hubungan horizontal yang harmonis dan
saling mempercayai. Keempat, sikap penuh harapan. Tanpa adanya
harapan, mustahil terjadi dialog. Proses pendidikan yang tidak
memberikan harapan akan menjadi suatu media kebisuan bagi peserta
didik. Pendidikan harus penuh dengan harapan progresif yang logis dan
realistis.

Kelima, sikap kritis. Dialog sejati tidak akan terwujud kecuali
dengan melibatkan pemikiran kritis, pemikiran yang melibatkan suatu
hubungan tak terpisahkan antara manusia dan dunia tanpa melakukan
dikotomi antara keduanya, pemikiran yang memandang realitas sebagai
proses dan perubahan (bukan entitas yang statis), pemikiran yang tidak
memisahkan dirinya dari tindakan (tetapi senantiasa bergumul dengan
masalah-masalah keduniawian tanpa rasa gentar dalam menghadapi
sebuah resiko).

Dalam proses pembelajaran pada pendidikan pembebasan, di
samping dialogis, perlu mengutamakan pemahaman daripada hafalan
semata. Hapalan semata merupakan proses pembodohan daya kreatif
peserta didik,” dimana peserta didik hanya diberikan materi-materi yang
terkadang tidak dipahaminya dan kemudian mereka dituntut untuk
menghafalnya. Bagi pendidikan pembebasan, pemahaman adalah unsur
utama yang harus dimiliki setiap peserta didik dalam proses belajar
mengajar. Dengan paham, seseorang akan sadar terhadap apa yang telah
dilakukannya sehingga dengan mudah dapat membaca realitas
sekelilingnya serta menjawab persoalan-persoalan kehidupan dan
menghadapi tantangan zaman. Secara konkret, “paham” dapat menjadi
sarana untuk menjauhkan diri dari pembodohan dan penindasan.

69 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 74-79.
0 Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, 50.



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 21

Pendidikan Pembebasan dan Pendidikan Islam

Pendidikan Islam terkadang tidak sungguh-sungguh diarahkan
pada tujuan yang positif. Strategi yang dilakukan masih bersifat defensif,
hanya untuk menyelamatkan pikiran-pikiran kaum umat Islam dari
polusi dan kerusakan moral serta perilaku yang ditimbulkan oleh dampak
gagasan-gagasan Barat melalui disiplin ilmu-ilmu modern, terutama
gagasan-gagasan yang dianggap akan menghancurkan standar-standar
moralitas Islam tradisional.”* Mencermati pendidikan Islam yang
demikian itu, perlu adanya pengembangan konsep pendidikan Islam
yang tidak hanya berhenti pada dataran normatif, tetapi dilihat secara
filosofis dan empiris serta praksisnya. Pencarian konsep pendidikan
Islam yang ideal seperti itu antara lain bisa dilakukan melalui
penyandingan antara pendidikan Islam dengan pendidikan pembebasan
(Freire).

Gagasan pendidikan Freire yang penuh dengan nuansa spirit
pembebasan, penyadaran, dan humanisasi bagi manusia melalui proses
pendidikan yang dialogis menemukan relevansinya ketika disandingkan
dengan pendidikan Islam yang menekankan tiga aspek sentral, yaitu —
meminjam istilah Abid al-Jabiri — nalar bayani, burhani dan ‘irfani.’? Hal
serupa juga dikemukakan oleh Jalaludin Rahmat bagi pendidikan Islam,
dengan menyatakan bahwa pendidikan Islam —seharusnya- bukan
sekadar proses penanaman nilai-nilai moral untuk membentengi diri dari
akses negatif globalisasi. Lebih dari itu, yang paling penting adalah
bagaimana agar nilai-nilai moral yang telah ditanamkan pendidikan
Islam tersebut mampu berperan sebagai kekuatan pembebas (liberating
force) dari himpitan kemiskinan, kebodohan, dan keterbelakangan sosial
ekonomi dan budaya.” Oleh karenanya kandungan pendidikan Islam
harus bersifat holistik dari aspek-aspek kehidupan dan tidak boleh
bersifat dikotomis antara pendidikan agama dan umum, sebab ilmu
dalam pendidikan Islam sebenarnya bersifat utuh-integral-integratif.

Selama ini umat Islam belum mendasarkan gerakannya pada
elaborasi yang mendalam tentang realitas sosial yang objektif. Umat
Islam masih berkutat pada kesadaran subjektif-normatif, sehingga umat
Islam baru tampil dalam realitas subjektif. Usaha untuk membentuk
pribadi Muslim jama’ah, komunitas, dan umat, misalnya, hanya
didorong oleh kesadaran normatif yang subjektif, sehingga umat Islam

I Fazlur Rahman, Islam dan Modernisasi tentang Transformasi Intelektual, terj.
Ahsin Muhammad (Bandung: Pustaka, 1985), 34-35.

2 Penulis meminjam ketiga nalar Abid al-Jabiri, lihat Muhammad Abid al-
Jabiri, Formasi Nalar Arab Kritik Tradisi Menuju Pembebasan dan Pluralisme
Wacana Religius, terj. Imam Khoiri (Yogyakarta: Ircisod, 2003).

73 Jalaludin Rahmat, Islam Alaternatif (Bandung: Mizan, 1989), 3.



22 |Volume 10 Nomor 1 (2021)

tidak siap merespon berbagai tantangan perubahan sosial yang empiris
yang terjadi di masyarakat.’

Pola kajian dan teori pendidikan Islam pada hakikatnya berusaha
mengembangkan konsepsi kependidikan Islam secara menyeluruh
dengan bertitik tolak pada sejumlah pandangan dasar Islam mengenai
kependidikan dan mengombinasikannya dengan kependidikan modern
(Barat). Dengan demikian, hal ini menyarankan secara implisit adanya
aspirasi di kalangan pemikir pendidikan Islam untuk melakukan
terobosan intelektual demi merekonstruksi konsep pendidikan Islam
dalam konteks dunia kontemporer.” Oleh karena itu pendidikan Islam
tidak boleh hanya berparadigma pada regresive oriented, tetapi juga
perlu progressive oriented. Pendidikan Islam di era klasik dan
keemasannya sudah memiliki komitmen vyang tinggi dalam
mengembangkan ilmu pengetahuan; baik agama maupun umum.
Komitmen inilah yang telah mengharumkan nama Islam dan
mengantarkan masyarakatnya ke puncak peradaban (the Islamic golden
age). Hanya saja setelah muncul gerakan renaissance di Eropa, pusat
pengembangan ilmu pengetahuan yang pernah diraih dunia Islam
diambil alih oleh Barat dan berlangsung hingga saat ini.”

Oleh karena itu, yang urgen diangkat dalam diskursus pendidikan
Islam saat ini adalah pendidikan Islam sebagaimana yang tersirat dalam
al-Quran. Dalam al-Quran surat Ali Imran ayat 110, tertulis ayat yang
artinya: "Engkau adalah umat terbaik yang diturunkan di tengah
manusia untuk "menegakkan kebaikan’, ‘'mencegah kemungkaran’, dan
‘beriman kepada Allah’”. Ayat tersebut menyiratkan tiga pesan
universal yang harus dilakukan oleh umat Islam, dan semestinya menjadi
muatan dalam pendidikan Islam. Tiga pesan yang dimaksud adalah
”"menegakkan kebaikan” (humanisasi), “mencegah kemungkaran”
(liberasi), dan “beriman kepada Allah” (transendensi). Pendidikan Islam
jika ingin tetap eksis dalam kancah globalisasi, maka hendaknya
menjadikan tiga muatan tersebut sebagai paradigma pendidikannya.

Tiga nilai di atas dapat disebut juga sebagai nilai profetik.”
Kuntowijoyo menjadikan tiga nilai tersebut sebagai paradigma (mode of
thought, mode of inquiry, mode of knowing) dalam memahami realitas
sosial. Dengan paradigma qurani-profetik, Kuntowijoyo merumuskan
paradigma baru dalam memahami Islam. Paradigma al-Quran, bagi

"4 Kuntowijoyo, Paradigma Al-Quran: Interpretasi untuk Aksi (Mizan:
Bandung, 1991), 182.

> Azyumardi Azra, Pendidikan Islam dan Modernisasi (Jakarta: Logos, 1999),
90-91.

6 Kuntowijoyo, Paradigma Al-Quran: Interpretasi untuk Aksi, 290.

7 Kuntowijoyo, ”Al-Quran sebagai Paradigma”, Jurnal Ulumul Quran, No. 4,
Vol. V (1994): 100.



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 23

Kuntowijoyo, berarti ”Suatu konstruksi pengetahuan yang
memungkinkan umat Islam memahami realitas sebagaimana al-Quran
memahaminya”. Konstruksi pengetahuan ini dibangun oleh al-Quran
agar umat Islam memiliki hikmah perilaku yang sejalan dengan nilai-
nilai normatif al-Quran, baik pada level moral maupun sosial. Konstruksi
pengetahuan ini juga akan membantu terumuskannya desain-desain
mengenai sistem Islam, termasuk sistem pengetahuan.”

Dalam kaitan dengan pendidikan, umat Islam harus memahami
pendidikan sebagaimana al-Quran memahaminya. Al-Quran tidak
pernah mendikotomikan ilmu pengetahuan atau sistem pendidikan.
Semua ilmu dan lembaga pendidikan yang di dalamnya diajarkan ilmu-
ilmu adalah dibenarkan oleh Islam (al-Quran), asalkan ilmu tersebut
bermanfaat bagi kemaslahatan umat manusia. Islam perlu dipahami
sebagai kerangka ilmu, sebab pola keilmuan akan lebih menjanjikan sifat
yang objektif, faktual dan terbuka. Melalui kerangka ilmu, terutama
empiris, umat Islam akan lebih bisa memahami realitas sebagaimana al-
Quran memahaminya. Dengan cara itu, umat akan dapat melakukan
transformasi  sosial  berdasarkan cita-cita al-Quran  melalui
pendidikannya; sehingga pendidikan Islam harus mengandung nilai
humanisasi, liberasi, dan transendensi.

Dalam rangka merealisasikan gagasan di atas, perlu adanya
pendekatan sintetik-analitik dalam memahami al-Quran; sebuah
pendekatan yang memberlakukan al-Quran sebagai konsep-konsep
sejarah atau amtsal, dengan begitu manusia dapat melakukan
transformasi psikologis, sekaligus memberlakukan al-Quran sebagai
data atau dokumen dari Tuhan yang berisi postulat teoretis dan teologis
sekaligus. Dengan pendekatan semacam ini, ayat-ayat al-Quran
sebenarnya merupakan pernyataan-pernyataan normatif yang harus
dianalisis untuk diterjemahkan pada level yang objektif, bukan subjektif
semata.

Sebagaimana teori sosial yang bersifat transformatif, Islam pun
juga demikian mengandung spirit yang bersifat transformatif.
Bagaimana cita-cita transformasi Islam? Kuntowijoyo menjelaskan:

”Bahwa cita-cita itu, berakar pada misi ideologis amar
ma’ruf dan nahyu munkar. Yang pertama berarti
humanisasi, dan yang kedua berarti liberasi
(pembebasan).  Setiap gerakan Islam  kearah
transformasi sosial pasti melibatkan unsur humanisasi,
liberasi, dan transendensi. Karena itu, agar terancang

8 Kuntowijoyo, ’Al-Quran sebagai Paradigma”, 100. Bandingkan dengan Moh
Shofan, Pendidikan Berparadigma Profetik: Upaya Konstruktif Membongkar
Dikotomi Sistem Pendidikan Islam (Institute for Religion and Civil Society
Development Yogyakarta: Ircisod, 1994), 131-133.



24 |Volume 10 Nomor 1 (2021)

lebih sistematis dan ilmiah, suatu gerakan sosial, harus
dimotivasikan dan didasarkan pada teori sosial. Tetapi
karena teori sosial Islam sedang dibangun, kita perlu
melihat perkembangan teori sosial Barat khususnya
yang berkaitan dengan transformasi sosial”.”

Dalam konteks pembangunan pendidikan Islam, tidak ada
salahnya meminjam spirit pendidikan pembebasan yang kemudian
diintegrasikan dengan pemikiran pendidikan Islam. Spirit pendidikan
pembebasan Freire mengandung nilai-nilai humanisasi dan liberasi,
sementara spirit pendidikan Islam kaya dengan nilai-nilai transendensi.
Dari sini berarti konsep pendidikan Freire secara filosofis tidak
bertentangan dengan nilai ajaran Islam yang memang menghendaki
adanya humanisasi dan liberasi dari kebodohan, kemiskinan, dan
ketertinggalan.

Apabila pendidikan Islam dikombinasikan dengan spirit
pendidikan pembebasan Freire, maka akan menjadi konsep pendidikan
Islam yang ideal; pendidikan Islam yang berbasis moral-rasional; dan
pendidikan Islam yang tidak bertentangan dengan spirit universal al-
Quran, yakni humanisasi, liberasi, dan transendensi. Memasukkan spirit
pendidikan pembebasan Freire yang ingin membebaskan manusia dari
segala bentuk penindasan ke dalam konsep pendidikan Islam adalah
tidak kontraproduktif.

Ajaran Islam — termasuk pendidikan Islam — penuh dengan
semangat pembebasan. Sayyid Qutb menyatakan bahwa Islam berisi
agidah revolusioner yang aktif, yang merupakan suatu proklamasi
pembebasan manusia dari perbudakan.® Arkoun juga menegaskan
bahwa kebebasan merupakan data khas Islam karena agama Islam adalah
agama yang memproklamirkan diri sebagai agama pembebasan.8! Sir
Muhammad Igbal dalam karya monumentalnya yang sudah menjadi
klasik, The Reconstruction of Religious Thought in Islam menandaskan
bahwa Islam memberikan ruang yang sangat luas bagi semangat induktif
(baca juga: pembebasan) dalam proses pencarian kebenaran ilmiah.®?

™ Kuntowijoyo, Paradigma Al-Quran: Interpretasi untuk Aksi, 327-344.

8 M. Laily Mansur, Pemikiran Kalam dalam Islam (Jakarta: Pustaka Firdaus,
1994), 143-149.

8 Muhammad Arkoun, "Logosentrisme dan Kebenaran Agama dalam
Pemikiran Islami Berdasarkan al-1'lam bi-Manaqib al-Islam Karya al-'Amiri,"
Nalar Islami dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan dan Jalan Baru, ed.
Johan Hendrik Meuleman, terj. Rahayu S. Hidayat (Jakarta: INIS, 1994), 175.
8 Mohammad Igbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam
(Stanford University Press, 2013), 101; Masdar Hilmy, Pendidikan Islam dan
Tradisi llmiah (Malang: Madani, 2016), 160; Senata Adi Prasetia, "Reorientasi,



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 25

Lebih dari itu, Igbal menunjuk pada peran intelek (intuisi atau galb
fu’ad) yang mampu mendapatkan kebenaran yang lebih tinggi. Kendati
demikian, ia berbeda dari sebagian pemikir Muslim — katakanlah al-
Ghazali yang kadang terkesan mengontraskan rasio dengan intuisi
(Virfani)— lgbal melihat intuisi sebagai kelanjutan rasio, meski pada
tataran yang lebih tinggi.® Bagi Igbal, rasionalitas tidak dapat dipisahkan
dari intuisi. Demikian pula, tatkala menyandingkan pendidikan
pembebasan ala Paulo Freire tidak boleh terlepas dari nilai-nilai Islam,
dengan demikian integrasi-interkoneksi keduanya menemukan titik
signifikansinya di sini.

Yang tidak kalah menariknya dari pemikiran Igbal adalah
upayanya yang sangat brilian melalukan sintesis antara pemikiran Islam
dan filsafat Barat. Inilah usaha yang tidak banyak dilakukan oleh ulama
pemikir Islam pada zaman itu atau bahkan pada zaman sesudah Igbal —
setidak-tidaknya dengan kedalaman, orisinalitas dan penguasaan sumber
sebagaimana yang dimiliki Igbal.8 Seperti yang kita lihat dalam uraian
di atas, Igbal juga tidak hanya masuk pada wilayah akademis belaka,
melainkan ada sebuah upaya masif untuk mentransformasi masyarakat
Islam ke arah yang lebih baik dan lebih senada dengan ajaran agamanya,
dengan tanpa segan belajar dari peradaban lain, peradaban Barat.

Oleh karenanya, pendidikan Islam sebagai sarana transformasi
nilai-nilai keislaman dan masyarakat Islam haruslah “memproses”
manusia pembebas dan menjadi praktik “pembebasan”.®® Pendidikan
Islam harus bisa membebaskan manusia dari belenggu berbagai aliran
dan teknologi yang menimbulkan sikap ketergantungan. Dengan
kebebasan, Islam memiliki komitmen yang tinggi dan memberikan
tempat terhormat bagi pengembang ilmu pengetahuan dan teknologi.
Jangkauan misi Islam menurut Arkoun adalah:

”Mampu menyatukan kebebasan-kebebasan dan
peraturan-peraturan, individualisme dan kolektivisme,
ilmu dan agama, rasionalisme dan efektivisme, jiwa
dan materi, wahyu dan nalar, kehidupan ini dan yang
lain, dunia misteri dan dunia meraba, stabilitas dan

Peran dan Tantangan Pendidikan Islam di Tengah Pandemi,” TARBAWI 9.1
(2020): 21-37.

8 Muhamad Igbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, terj.
Hawasi dan Musa Khazim dengan judul, Rekonstruksi Pemikiran Religious
dalam Islam (Bandung: Mizan, 2021), xi-Xii.

8 Muhammad Igbal, Rekonstruksi Pemikiran Religius dalam Islam (Bandung:

Mizan, 2021), xii.

8 Ahmad Warid Khan, Membebaskan Pendidikan Islam (Yogyakarta: Istawa,
2002), 183.



26 |Volume 10 Nomor 1 (2021)

evolusi, masa lalu dan masa Kini, pelestraian dan

pembaharuan, Islam dan kemanusiaan” %

Spirit pembebasan dalam Islam dapat menggiatkan Kkinerja
pendidikan Islam untuk mengambil prakarsa yang mengarah pada
praktik pembebasan meski tetap menjaga keterpaduan dengan norma-
norma agama. Dalam pandangan Engineer, seluruh kandungan al-Quran
mengandung semangat pembebasan manusia dari eksploitasi dan
penindasan. Orang-orang yang tidak bertujuan untuk membebaskan
orang-orang yang tertindas dan lemah berarti hanya mengaku beriman
secara verbal,®” dan belum secara tindakan. Oleh karena itu umat Islam
harus menjadi sosok pembebas bagi manusia-manusia yang lemah dan
tertindas. Untuk bisa melahirkan sosok-sosok pembebas, nilai-nilai
kebebasan harus sudah tercermin dalam proses pendidikan sejak dini,
ketika sang anak sudah mengenal huruf-huruf al-Quran. Hal ini sangat
mungkin jika pendidikan Islam dikembangkan dengan pendekatan
dialogis dan demokratis.

Kesimpulan

Pendidikan pembebasan sebagaimana dikemukakan Freire sangat
menarik untuk dikaji dan diimplementasikan dalam dunia pendidikan
Islam. Pendidikan Islam yang penuh dengan muatan moral perlu
mengembangkan fiturnya dengan semangat pembebasan. Jika itu dapat
dilakukan, maka akan terlaksana pendidikan Islam yang membebaskan,
menyadarkan, memanusiakan manusia, dan mengarah pada upaya
transendensi  (pendekatan diri kepada Allah SWT).  Semangat
pembebasan ini senada dengan pesan universal dari Q.S. Ali-Imran [3]:
110, “Kalian adalah umat terbaik yang dilahirkan untuk manusia yang
melaksanakan ‘amar ma’ruf (humanisasi), nahi munkar (liberasi), dan
beriman kepada Allah (transendensi)”.

Dalam kerangka menuju pendidikan Islam yang membebaskan,
maka perlu upaya terus-menerus untuk menggapainya. Menerjemahkan
al-Quran dalam kerangka keilmuan sebagaimana digagas oleh
Kuntowijoyo tidak ada salahnya dilakukan, mengelaborasi ide-ide
pendidikan pembebasan ala Freire ke dalam pendidikan Islam juga baik
untuk dilakukan. Untuk itu, umat Islam perlu selalu kreatif dalam

8 Arkoun, Nalar Islam Nalar Modern, 175; Mohammed Arkoun, and Robert D,
Lee. Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers (Routledge,
2019); Mohammed Arkoun, "Rethinking Islam Today," The Annals of the
American Academy of Political and Social Science 588.1 (2003): 18-39.

87 Asghar Ali Engineer, Islam dan Teologi pembebasan, terj. Agung Prihantoro
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999), 97; Asghar Ali Engineer, Islam in
Contemporary World (Sterling Publishers Pvt. Ltd, 2007).



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 27

mengembangkan ide-ide pendidikannya di era kontemporer sehingga
mampu mentransformasi dirinya menuju manusia sempurna (insan
kamil), sebuah cita-cita manusia ideal dalam Islam.



28 |Volume 10 Nomor 1 (2021)

DAFTAR PUSTAKA

Alfiyah, Hanik Yuni. "Konsep Pendidikan Imam Zarnuji dan Paulo
Freire." Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic
Education Studies) 1.2 (2013): 201-221.

Al-Jabiri, Muhammad Abid. Formasi Nalar Arab Kritik Tradisi Menuju
Pembebasan dan Pluralisme Wacana Religius, terj. Imam Khoiri.
Yogyakarta: Ircisod, 2003.

Ann E. Berthoff, "Paulo Freire's Liberation Pedagogy," Language Arts
67.4 (1990): 363.

Arkoun, Mohammed, and Robert D. Lee. Rethinking Islam: Common
Questions, uncommon answers. Routledge, 2019.

. "Rethinking Islam Today." The Annals of the American
Academy of Political and Social Science 588.1 (2003): 18-39.

. "Logosentrisme dan Kebenaran Agama dalam Pemikiran Islami
Berdasarkan al-I'lam bi-Manaqib al-Islam Karya al-'Amiri," Nalar
Islami dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan dan Jalan Baru,
ed. Johan Hendrik Meuleman, terj. Rahayu S. Hidayat. Jakarta:
INIS, 1994.

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam dan Modernisasi. Jakarta: Logos,
1999.

Beckett, Kelvin Stewart. "Paulo Freire and the Concept of Education."
Educational Philosophy and Theory 45.1 (2013): 49-62.

Benn, Stanley I., and Richard Stanley Peters. The Principles of Political
Thought. New York: Free Press, 1965.

Bennett, John C. "Reinhold Niebuhr", Encyclopedia Britannica, in
https://www.britannica.com/biography/Reinhold-Niebuhr,
Accessed 28 August 2021.

Berthoff, Ann E. "Paulo Freire's liberation pedagogy." Language Arts
67.4 (1990): 362-369.

Collins, Denis E., Henry Heyneardhi, and P. Anastasia. Paulo Freire,
Kehidupan, Karya dan Pemikirannya. Komunitas APIRU
Yogyakarta bekerjasama dengan Pustaka Pelajar, 1999.

Engineer, Asghar Ali. Islam dan Teologi pembebasan, terj. Agung
Prihantoro. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999.

. Islam in Contemporary World. Sterling Publishers Pvt. Ltd,
2007.



https://www.britannica.com/biography/Reinhold-Niebuhr

JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 29

Fahmi, Muhammad. "Tantangan Interkoneksi Sains dan Agama di IAIN
Sunan Ampel." Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of
Islamic Education Studies) 1.2 (2013): 319-337.

Fenstermacher, Gary D., Jonas F. Soltis, and Matthew N. Sanger.
Approaches to Teaching. Teachers College Press, 2015.

Freire, P. "Education for Critical Consciousness (English-language
edition of education for critical consciousness was prepared in
association with the center for the Study of Development and
Social Change, Cambridge, Massachusetts (1973 by Paulo Freire).
ed., 2000.

Freire, Paulo, and Ivan lllich. Pendidikan Kaum Tertindas. Jakarta:
Pustaka LP3ES Indonesia, 2008.

Freire, Paulo. "Education, Liberation and the Church." Religious
Education 79.4 (1984): 524-545.

Freire, Paulo. "Education: Domestication or Liberation?." Prospects 2.2
(1972): 173-181

. "Reprint: Cultural Action for Freedom." Harvard Educational
Review 68.4 (1998): 476-522.

__."The Adult Literacy Process As Cultural Action for Freedom and
Education And Conscientizacao." Perspectives on literacy (1988):
398-4009.

. "The Banking Concept of Education." Thinking About Schools.
Routledge, 2018. 117-127.

“Pendidikan yang membebaskan, Pendidikan yang
Memanusiakan”, dalam Omi Intan Naomi, Menggugat Pendidikan
Fundamentalisme, Konservatif, Liberal, dan Anarkhis.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001.

___.Conscientizagéo. Cortez Editora, 2018.

_ . Education as A Practice of Freedom. Duke University Press,
2018.

. Education as The Practice of Freedom: Cultural Action for
Freedom. Cambridge, MA: Harvard Education Review, Center for
the Study of, 1970.

. Pedagodi Harapan: Menghayati Kembali Pedagogi Kaum
Tertindas. Yogyakarta: Kanisius, 2005.

__ . Pedagogy of Freedom: Ethics, Democracy, and Civic Courage.
Rowman & Littlefield Publishers, 2000.



30 |Volume 10 Nomor 1 (2021)

. Pedagogy of the Oppressed, trans. MB Ramos. New York:
Continuum, 1970.

__ . Pedagogy of the Oppressed. Bloomsbury publishing USA, 2018.

______. Politik Pendidikan, Kebudayaan, Kekuasaan, dan Pembebasan,
Pengantar Penerbit, terj. Agung Prihantoro dan Agung Arif
Fudiyartanto. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002.

. The Politics of Education: Culture, Power, and Liberation.
Greenwood Publishing Group, 1985.

Hilmy, Masdar. Pendidikan Islam dan Tradisi IImiah. Malang: Madani,
2016.

Igbal, Mohammad. The Reconstruction of Religious Thought in Islam.
Stanford University Press, 2013.

___. The Reconstruction of Religious Thought in Islam, terj. Hawasi
dan Musa Khazim dengan judul, Rekonstruksi Pemikiran
Religious dalam Islam (Bandung: Mizan, 2021.

__ . Rekonstruksi Pemikiran Religius dalam Islam. Bandung: Mizan,
2021.

Khan, Ahmad Warid. Membebaskan Pendidikan Islam. Yogyakarta:
Istawa, 2002.

Kuntowijoyo. ”Al-Quran sebagai Paradigma”. Jurnal Ulumul Quran, No.
4, Vol. V (1994).

Mansour Fakih, R. Topatirnasang, and T. Rahardjo. Pendidikan Popular,
Membangun Kesadaran Kritis. Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2001.

Mansur, M. Laily. Pemikiran Kalam dalam Islam. Jakarta: Pustaka
Firdaus, 1994.

Muste, Abraham J. "Factional fights in trade unions." American Labor
Dynamics (1928): 332-348

__ . "Pacifism and Class War." Fellowship 66.7-8 (2000): 12.

____.The Essays of AJ Muste. Vol. 20529. Indianapolis: Bobbs-
Merrill Company, 1967.

Peters, Richard Stanley. Ethics and Education (routledge revivals).
Routledge, 2015.

Pramono, Made. Menyelami Spirit Epistemologi Paulo Freire.
Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2002.

Prasetia, Senata Adi. "Reorientasi, Peran dan Tantangan Pendidikan
Islam di Tengah Pandemi."” TARBAWI 9.1 (2020): 21-37.



JURNAL TARBAWI STAI AL FITHRAH | 31

Rahman, Fazlur. Islam dan Modernisasi tentang Transformasi
Intelektual, terj. Ahsin Muhammad. Bandung: Pustaka, 1985.

Rahmat, Jalaludin. Islam Alaternatif. Bandung: Mizan, 1989.

Shofan, Moh. Pendidikan Berparadigma Profetik: Upaya Konstruktif
Membongkar Dikotomi Sistem Pendidikan Islam. Institute for
Religion and Civil Society Development Yogyakarta: Ircisod,
1994,

Shor, Ira, and Paulo Freire. "What is the “Dialogical Method” of
Teaching?." Journal of education 169.3 (1987): 11-31.

Smith, William A. The Meaning of Conscientizacao: The Goal of Paulo
Freire's Pedagogy. University of Massachusetts Medical School,
1976.

Yunus, Firdaus M. Pendidikan Berbasis Realitas Sosial: Paulo Freire,
YB Mangunwijaya. Yogyakarta: Logung Pustaka, 2004.



